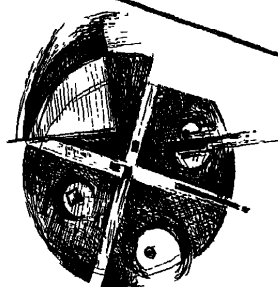


النص والحقيقة II

# نقد الحقيقة

علي حرب



المراكز الثقافية المغربية

النص والحقيقة II

# نقد الحقيقة

عَلَيْيِ حَرَبٌ



- \* (النص والحقيقة II) نقد الحقيقة.
- \* تأليف: علي حرب.
- \* الطبعة الأولى ، 1993.
- \* جميع الحقوق محفوظة.
- \* الناشر: المركز الثقافي العربي
- \* العنوان:
- بيروت/الحمراء - شارع جان دارك - بناية المقدسي - الطابق الثالث.
- ص.ب. 113-5158 \* هاتف/ 343701-352826 \* نلكس/ NIZAR 23297LE

---

- المدار البيضاوي / 42 الشارع الملكي - الاحياس \* ص.ب. 4006 \* هاتف/ 307651-303339
- 28 شارع 2 مارس \* هاتف/ 271753 - 276838 \* فاكس/ 305726 .

## المحتويات

|              |                                               |
|--------------|-----------------------------------------------|
| - مدخل ..... | .....                                         |
| 5 .....      | قراءة مالم يقرأ .....                         |
| 29 .....     | في الاختلاف .....                             |
| 29 .....     | أولاً: اشكالية الاختلاف .....                 |
| 32 .....     | ثانياً: الاختلاف في الإسلام .....             |
| 50 .....     | ثالثاً: حق الاختلاف .....                     |
| 55 .....     | - اللامهوت والناسوت .....                     |
| 73 .....     | - حقيقة الحقيقة .....                         |
| 81 .....     | - الفكر الإسلامي بين الانغلاق والانفتاح ..... |
| 89 .....     | - مثلث الفلسفة: الوجود، الحقيقة، الذات .....  |
| 107 .....    | - المنطق يحجب لا منطقيه .....                 |
| 123 .....    | - العين والغير .....                          |
| 129 .....    | - خاتمة: الفلسفة والتفكيل .....               |

## مدخل

كتاب «نقد الحقيقة» هو الشطر الآخر لكتاب «نقد النص». وكان يفترض أن يجمع الكتابان في كتاب واحد هو: «النص والحقيقة». ولكن منطق النشر قضى بفصلهما وإصدارهما مستقلين مع البقاء على العنوان الجامع بينهما. وليست تسمية هذا الكتاب «نقد الحقيقة» بأولى من تسميته «نقد النص»، إذ هو ينطوي على نقد للنصوص بقدر ما ينطوي على نقد للحقيقة. وعلى كل فإن نقد الحقيقة هو الوجه الآخر لنقد النص، ونقد النص هو المدخل إلى نقد الحقيقة. ولهذا فإن مقدمة الكتاب الأول تصلح لأن تكون هي نفسها مقدمة لهذا الكتاب.

وإذا كان لي أن أضيف شيئاً أميز به «نقد الحقيقة»، بوسعي القول إن الغاية هنا هي فضح الأعيب الحقيقة التي يمارسها خطاب الحقيقة. وهذا ما يتکفل به النقد. ذلك أن النقد يبين لنا أن الكلمات ليست بريئة في تمثيلها لعالم المعنى وأن المنطوقات لا تتواءأ مع المفهومات وأن الأسماء لا تشف عن المسميات. إنه يبين أن للخطاب نشاطاته السرية وإجراءاته الخفية. ولهذا ليس النص نصاً على المعنى المراد بقدر ما هو حيز لممارسة آلياته المختلفة في الحجب والخداع والتحوير والكبت والاستبعاد.. وهذا شأن الكلمة «الحقيقة» ذاتها. فهي تخفي بالضبط ما تشير إليه وتتكلم عليه. ذلك أن ما تضممه هذه الكلمة وتسكت عنه، فيما هي تعلنه وتنطق به، هو أن الحقيقة مطلقة نهائية ثابتة أحادية.. وفي ذلك تاليه للحقيقة. وفي التالية حجب وتغييب. وهذا شأن الكلمات عموماً: فهي إذ ترمي إلى الأشياء وتخلع عليها أسماءها، تخلع عليها في الوقت نفسه صفات الألوهة والتعالي. فنحن عندما نطلق على شيء من الأشياء اسمه، كاطلاق «الطاولة» على مسمها، إنما نحيط الكائن أو الحدث أو الواقعه أو المفرد إلى ماهية متعلية لا تفعل سوى أن تطمس حقيقة الشيء. ومهمة النقد أن يقوم بفكك الخطابات وفك عرى النصوص للكشف عن الوجه الآخر للأمور. إنه استقصاء لامكانات جديدة باكتشاف عنصر أو وجه أو مستوى أو طبقة أو منطقة من مناطق الكائن. وهذا ما ينجزه نقد

النص يجعل الخطابات منطقة لعمل الفكر وتحوبلها إلى ميدان معرفي مستقل. وبكلام آخر: إن نقد النص إذ يجعل من المعرفة بالنص جزءاً من المعرفة، يكشف لنا عن علاقات جديدة بالكائن والحقيقة.

من هنا ليس نقد الحقيقة نفياً لها بقدر ما هو تعرية آليات وكشف أقنعة. إنه تفكير متعاليات تفعل فعلها في طمس الكائن والحدث. فليست الحقيقة شيئاً يتعالى على شروطه أو يكتفي بذاته. إنها ليست جوهرأً قائماً بنفسه بمعزز عن الخطاب يتضرر من يعمل على كشفه والاستيلاء عليه أو الإعلان عنه أو الإبناء به، وإنما هي ما يخلقه النص نفسه، بل هي ما يخفيه الكلام فيما يتكلم عليه، وكلما كان الكلام أكثر حجباً للحقيقة كان أكثر قوة وصموداً ومن ثم أقدر على إظهار حقيقته وفرض نفسه. وليست الحقيقة معنى يتزامن مع نفسه ويحكم على العبارة التي تتعلق به وتقول حقيقته، وإنما هي من مفاسيل القول ونتائج لنسق العلامات وأبنية الكلام. إنها ليست ما نراه وننظر إليه بقدر ما هي ما به نرى أو ما منه ننظر. وليست الحقيقة نهاية، بل هي قراءة وإعادة قراءة أي سلسلة من التأويلات المتلاحقة للعالم والأشياء. وهي ليست ثابتة بقدر ما هي بناء متواصل وسيورة لا تنتهي ولا تكتمل. إنها ليست مطلباً بقدر ما هي أفق نسير باتجاهه. وهي ليست يقيناً جازماً بقدر ما هي افتتاح على الاحتمال وعلى الخطأ نفسه.

إنها ليست ما نسعى إلى إقراره بقدر ما هي اعتراف الكل بإمكان الغلط والوهم. وهي ليست معطى ولا هي نتيجة بقدر ما هي مجموعة إجراءات ووسائل وأدوات منهجمية. وهي ليست تطابقاً، أي لا تعني الحق والصدق والصحة مقابل البطلان والكذب والخطأ، وإنما هي معيار للتصنيف والتفريق، أو آلية للاستبعاد والتهميش، أو تعبير عن إرادة القوة والرغبة في الهيمنة. فلا تطابق في النهاية بين شيء وشيء، لا بين الذات والموضوع، ولا بين الذات والذات، ولا بين الموضوع والموضوع، بل كل شيء يختلف كل شيء ويسهم في تشكيله وتعيينه.

وأخيراً لا آخرأ، ليست الحقيقة أحادية، بل هي هذا الشيء الذي لا يكف عن التعدد والتنوع والاختلاف عن نفسه باختلاف الصور والنتائج أو الأنماط والمناهج أو اللغات والاستعارات أو المعالجات والقراءات أو التوظيفات والاستثمارات أو الخطط والاستراتيجيات.. ولهذا ليست الحقيقة سوى الاعتراف بحق الآخر. إنها إقرار متبادل بالحقوق، مادام ليس بإمكان الواحد أن يعمم رأيه على الكل.

هكذا فالحقيقة هي منهج ومعيار، أو آلة ووسيلة، أو منظور وأفق، أو احتمال وتأول، أو تصحيح واعتراف، أو اختلاف وتعدد.. إنها ما لا يمكن تعريفه إلا على حسابه. وحده مثل هذا المفهوم للحقيقة يتبع إمكانات جديدة للفكر والعمل والتبادل.

وقد يصرى القول إن نقد الحقيقة يجعلها أقل حقيقة لأنها يزعزع الثقة بالمفهوم اللاهوتي للحقيقة لصالح الحقائق المفردة. فلا توجد حقيقة مع أن التعريف وبالخط العريض أو الحرف الكبير. وإنما توجد أحداث ووقائع تقابلها خطابات ونصوص. وأما الحقيقة فهي في منزلة بين المترابطين. إنها فجوة يتعدّر ردها، ومسافة يصعب اجتيازها أيًّا كانت المجازات والاستعارات.

علي حرب

93/2/19  
بيروت في

## قراءة ما لم يقرأ

لا تخلو قراءة من تشبيه، أكانت شرحاً، أم تفسيراً، أم تأويلاً، وسواء اختُصَّ الأمر بقراءة العالم، أم بقراءة النصوص، أي قراءة القراءة. ذلك بأن الإنسان، إذ يقرأ معاني الأشياء، أو يقرأ فيها، فإنه لا ينفك يُعبر الأشياء أسماءه، ويخلع عليها أوصافه. إنه يقرأ، عبر قراءته للشيء، في جسده؛ فيكتي عن رغباته، وينبئ بحاله، ويرمي إلى أطواره، ويعقل نفسه، ويستعرض قوته؛ فلا فكاك، إذن من تشبيه. والتشبّيه أثر من آثار الذات. إنه قراءة فيما هو الإنسان، وفيما يعرُض له من صور ورسوم.

وكما أن من يقرأ في كتاب العالم، يقرأ نوعاً ما معانيه وصوره، وكذلك قارئ النص، فإنه يقرأ، هو الآخر، نوعاً ما، معانيه وصوره، عندما يقرأ في نص من النصوص؛ فيجرب فيه لغته، ويشغل مخياله، ويفهم فهمه. كل قارئ يعرض ذاته، ويتحدث عما يعرض له من معنى، أو صورة، أو رسم، حين يتعرّض للنص بالشرح والتفسير، أو بالفقد والتأويل. ولذا، فإن القارئ، إذ يقرأ، إنما يعيد إنتاج المقوود بمعنى من المعاني، وعلى صورة من الصور.

فالقراءة هي، في حقيقتها، نشاط فكري/لغوي مولّد للتباين، متّجّح للإختلاف. إنها تباين، بطبيعتها، عما تريده بيانه. وتختلف، بذاتها، عما تريده قراءتها. وشرطها، بل علة وجودها وتحقّقها أن تكون كذلك، أي مختلفة عما تقرأ فيه، ولكن فاعلة في الوقت نفسه، ومنتجة باختلافها، ولاختلافها بالذات. والقراءة التي ترجم أنها ترمي إلى قراءة نفس ما قرأه مؤلف النص، بحرفيته، لا يبرر لها أصلًا. إذ الأصل يكون عندئذ، أولى منها؛ بل هو يعني عنها. هذا، إذا لم نقل بأن مثل ذلك الزعم هو غشٌ وخداع. ذلك أن القراءة الحرافية مطلب يتطلّب تحقيقه، ومطلوب يستحيل بلوغه، إذ الوقوف عند المعنى الحرافي للنص، معناه تكراره. والنص لا يتكرّر، وإنما بطل كونه مقووداً.

ولا يعني عدم التطابق بين القراءة والنص المقوود، أن القارئ لنصل ما يخطيء

بالضرورة، في شرحه، أو يُسمى تفسيره، أو يخلو في تأويله، أو يغش في نقله وتقديره. فليس هذا القصد البتة. ذلك أن إشكالية القراءة، بحسب ما نقرأ القراءة هنا، لا تكمن في قصور القارئ المعرفي أو المنهجي، ولا في انحرافه الخلقي أو انحيازه المذهبي. إنها لا تمثل في عدم جدارة القارئ على القراءة، ولا في عدم استقامته في العاطفي مع مقتوله، وإنما قوام الإشكالية، كما نراها، أنه لا تطابق ممكناً، في الأصل، بين القارئ والمقصود، إذ النص يحتمل بذلك أكثر من قراءة؛ وأنه لا قراءة متزنة، مجردة، إذ كل قراءة، في نص ما، هي حرف للفاظه، وإزاحة لمعانيه.

فليست القراءة إذن مجرد صدى للنص. إنها احتمال من بين احتمالاته الكثيرة، وال مختلفة. وليس القارئ في قراءته، كالمرأة، لا دور له، إلا أن يعكس الصور والمفاهيم والمعاني، التي رمى صاحب النص إلى قولها، والتعبير عنها، بحرفيتها وتمامها. فالآخر القول إن النص مرأة يتبرأ في قارئه، على صورة من الصور، ويتعرف، من خلاله، على نفسه، بمعنى من المعاني. والنص يقوى، بطبيعته، على ذلك. إذ النص الجدير بالقراءة يشكل، في حقيقته وبنائه، حقلًا منهجياً يُتيح للقارئ الجدير بالقراءة، أن يمتحن طريقته في المعالجة؛ أو حيرًا نظريًا يمكنه من البرهنة على قضية من القضايا، أو فضاءً دلاليًّا يسمح له باجترار معنى، أو انجاس فكرة، وفحوى القول إن النص يشكل كونًا من العلامات والإشارات يقبل دومًا التفسير والتأويل، ويستدعي أبدًا قراءة ما لم يُقرأ فيه من قبل.

من هنا تختلف قراءة النص الواحد، مع كل قراءة، وبين قارئ آخر. بل تختلف عند القارئ نفسه، بحسب أحواله وأطواره. ولا تختلف قراءة عن قراءة، لأن ثمة قراءة مطابقة أو ملائمة، وأخرى غير مطابقة أو غير ملائمة، بل لأنه لا يمكن لأي قراءة، بحسب ما نحاول تبيانه، إلا أن تختلف، بطبيعتها، عمما تقرأ. هذه هي خاصية أمهات النصوص، كالكتب المقدسة، والأعمال الفلسفية، والأثار الشعرية؛ فإن قراءة النص الواحد منها تختلف باختلاف العصور، والعوالم الثقافية، بل تتعارض بتعارض الأيديولوجيات والاستراتيجيات. والمثال البارز على ذلك يقتمه لنا النص القرآني، وهو من أكثر النصوص حثًا على القراءة واستدعاة لها. فإنه مما لا جدال فيه أن قراءة القرآن قد اختلفت وتعددت بحسب المدارس الكلامية والمذاهب الفقهية، وبحسب الفروع العلمية والأخصاصات الفكرية، بل بحسب أشخاص العلماء أنفسهم، ولو كانوا على مذهب واحد، أو ينتمون

إلى المدرسة الفكرية نفسها. من هنا تولد عن قراءته أكثر من نسق فقهي، وأكثر من مقالة كلامية؛ ونشأ حوله أكثر من تفسير وتأويل. في مجال الفقه، هناك الرأي والاجتهاد، وهناك النص والسمع، فضلاً عن الطرق الأخرى كالإجماع، والاستحسان، والإستصحاب. وفي علم الكلام، من المعلوم أن لكل فرقة تأولها الخاص للمسائل العقائدية والمسائل الدينية، كالله وصفاته وأفعاله. فهناك المجسمة والمتشبهة، وهناك المترفة والمعطلة، وبينهما تقف الصفاتية، وهو الذين اختاروا موقفاً وسطاً؛ لذلك، فقد اختلفت قراءات القرآن باختلاف المجالات الثقافية والميادين العلمية. فالبلاغي يجد فيه ذروة البيان ومتنه الإعجاز؛ والفقهي يستربط منه مجموعة أحكام شرعية؛ والكلامي يؤسس عليه منظومة عقائدية؛ والسياسي يستخلص منه نظام حكم ومشروع دولة؛ والصوفي يكتشف فيه مثلاً زهدياً ويعداً عرفاً، وأخيراً يمكن للfilسوف أن يقرأ قراءة فلسفية، فيجد فيه حثاً على النظر والتفكير على نحو ما فعل ذلك، بشكل خاص، ابن رشد الذي قرأ القرآن قراءة نظرية برهانية، ولنقل قراءة «رشدية»، استخدم فيها قاضي قرطبة طريقة في البحث، واستمر روّيه إلى الأشياء.

وما يصدق في هذا النصوص على النص القرآني، يصدق أيضاً على النصوص الفلسفية ذاتها، كما يشهد على ذلك اختلاف الشروحات ومصراع التأويلات، منذ البداية الأغريقية.

ولو أخذنا أرسطو مثلاً، لوجدنا أن الشرح على فلسفته تختلف باختلاف الشرائح، وأن النظرة إليها والتعامل معها قد اختلفا أيضاً باختلاف العصور والثقافات. وبالفعل، فلقد اختلف شراح أرسطو الهلينيين على شرح فلسفته، بحسب انتماء كل شراح وعقده، أو بحسب طريقة ورؤيته. ولا مراء في أن فلسفة المعلم الأول قد فُرِّقت في العصر الهليني على غير ما استقرَّ عليه في المتصور اللاحقة التي شهدت تطوراً في الفكر الفلسفى، ونعني بها العصر الإسلامي، والعصر الوسيط، والعصر الحديث. في كل عصر من هذه المتصور قُرِّئت نصوص أرسسطو قراءة تختلف باختلاف الفضاءات الثقافية والأنظمة المعرفية، ووُؤُنِّقت (أو استُعيدت) بحسب الاتمامات العقائدية والإستراتيجيات الفكرية. ثم أن لكل فيلسوف قراءته الخاصة، أو تأوله الخاص للfilسوفات التي سبقته، والشاهد على ذلك قراءة هيدغر للنصوص اليونانية. فإن صاحب «الوجود والزمان» قد تأول الفلسفة اليونانية تأولاً جديداً استمر في حُدُسِّه الأصيل، وطبق منهجه في البحث، وبذلك بدأ النظر بالكلية إلى

الفكر اليوناني، وإلى البداية اليونانية على وجه التحديد. بل إنه يُدْلِي بظاهرتنا إلى كل بداية. وما ينطبق على الفلسفة ينطبق بالطبع على الشعر؛ فإذا كان النص الفلسفى، الذى هو نصّ نظرى برهانى، يقبل أكثر من قراءة، فمن باب أولى أن يفتح النصّ الشعري على ما يختلف ويتباين من القراءات، إذ كلام الشعر هو من أكثر الكلام احتمالاً لفنون التأويل، تماماً كالقول القرآنى، لأنّه من أكثر الكلام، استعمالاً للمجاز. ولو عدنا إلى هيدغر نفسه، لرأينا أن قراءة لشعر الشاعر الألماني «هولدرلن»، ما كان يمكن أن تكون إلا قراءة هيدغورية، أي قراءة تصدر عن نظرة صاحبها إلى الأشياء، وتبلور مفهومه للشعر ذاته.

هكذا، فالنصوص/المراجع تشكّل، دوماً عند قراءتها، مجالاً لانتظام كلام آخر، هو كلام القارئ. وهذا الكلام يختلف من قارئ إلى آخر، في قراءة النص نفسه، إذ لكل قارئ استراتيجيته الخاصة في القراءة، أي في تفسير الكلام، وتأول المعنى، وفي استئمار الأفكار وتطبيقاتها.

ولنقل مرة أخرى إن الرأى الذى ندافع عنه، هنا، لا يعني أن القارئ يقرأ في النص ما يريد أن يقرأ، أو ما يحلو له أن يقرأ، وإنما استحال الأمر عبثاً ولغوياً، فليس القصد إذن أن القراءة هي امكانُ قول كل شيء في أي شيء. وإنما القصد أن القارئ، إذ يقرأ النص، إنما يستطعه ويفحصه. وهو، إذ يفعل ذلك، إنما يستطعه ذاته في الوقت عينه. إنه يستكشف النص بقدر ما يستكشف ذاته، ويتحقق إمكاناً يتحقق عنه كلام المؤلف، بقدر ما يُشَبَّه إمكاناته كقارئ. ولهذا، فإذا كان القارئ يستطع حقيقة النص وسائله عن دلالاته، فإن النص، بدوره، يستطع حقيقة القارئ ووسائله عن هويته. ولنقل بتعابير أخرى ثمة تعارف بين النص والقارئ، بكل ما يعنيه التعارف بين شخصين أو ذاتين؛ يعني تعارفاً يتولد عنه تعرف القارئ إلى ذاته من جديد، ومعرفته بالنص على نحو لم يكن معروفاً من قبل. وهكذا، فإن كان القارئ يتكلّم مع النص، ويلجأ إلى عالمه، أو يتواجد به، فإن النص يُحثّ القارئ على النظر والتفكّر، ويدعوه إلى استئمار طاقاته وامتحان قدراته وجلاه موهبته. وربما استهوى النص القارئ، وشكّل، بالنسبة إليه، موضوع اشتئام كما يذهب إلى ذلك رولان بارت<sup>(1)</sup>. فالنص مثل الجسد، قد

(1) انظر بصلة العلاقة بين النص والقارئ: مقالة. رشيد بنحدو، قراءة في القراءة، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 48-49، مركز الإنماء القومي - بيروت 1988؛ وهي مقالة يعرض فيها مؤلفها بصورة وافية ودقيقة لمختلف المناهج المعاصرة في تناول النصوص وقراءتها ومن بينها بالطبع منهاج رولان بارت.

«يراود» القارئ عن نفسه، فيُغريه، ويفتح شهيته للكلام، ويحرّك رغبته في المعرفة، فليتّ القارئ به، ويؤثره ويشتاق إليه. والحق، أنه إذا كان النص هو بمثابة مرآة يرى فيه القارئ نفسه، بصورة من الصور أو بمعنى من المعاني، فإن المرأة إذ تسمم في عملية التماهي مع الذات واكتساب الهوية، تولّ ضرباً من الشعور الترجسي، وتشكل بذلك مصدر غبطة ونشوة. ذلك لأن كل تماه يخالطه عشق للذات والتذاذه بها.

هذه هي خاصية النص الجديـر بالقراءـة: إنه لا يحمل في ذاته دلالة جاهـزة ونهـائية، بل هو فضاء دلاليـ، وإمكان تأويـليـ. ولـذا، فهو لا ينفصل عن قارئـه ولا يتحقق من دون مسـاهمـة القارئـ. وكل قراءـة تحقق امكانـاً دلـالـياً لم يتحققـ من قبلـ. كل قراءـة هي اكتشافـ جـديـدـ، لأنـ كل قراءـة تستـكـشفـ بعدـاً مجهـولاًـ منـ أبعـادـ النـصـ، أوـ تـكـيـفـ النقـابـ عنـ طـبقـاتهـ الدـلـالـيـةـ. وبـذا تـسـهـمـ القراءـةـ فيـ تـجـديـدـ النـصـ، وـتـعـملـ علىـ تحـوـيلـهـ. والنـصـ لاـ يـتجـددـ ولاـ يـتحـوـلـ، إـلاـ لأنـهـ يـلـكـ، بـذـاتهـ، اـمـكـانـ التـجـددـ وـالتـحـوـلـ. هـنـاكـ إذـنـ تـواـصـلـ وـتـحـاوـلـ بـيـنـ النـصـ وـقـارـئـهـ. وـالـعـلـاقـةـ بـيـنـهـماـ هيـ عـلـاقـةـ بـنيـوـيـةـ تـجـعـلـ اـحـدـهـماـ يـتـوقفـ عـلـىـ الآـخـرـ. فالـقارـئـ يـرـتـهـنـ لـلـنـصـ، وـلـكـنـ النـصـ يـرـتـهـنـ، بـدورـهـ، بـقـراءـةـ كـلـ قـارـئـهـ. مـنـ هـنـاـ اـنـفـتـاحـ النـصـ عـلـىـ الاـخـتـالـفـ وـالـتـعـدـ. وـهـذـهـ النـظـرـةـ الـمـفـتـحـةـ إـلـىـ النـصـ تـسـتـمـدـ مـشـروـعيـتهاـ مـنـ اـخـلـافـ القرـاءـاتـ لـلـنـصـ الـواـحـدـ. فـلـوـ لمـ يـكـنـ النـصـ كـذـلـكـ، أيـ إـمـكـانـاـ يـنـفـتـحـ عـلـىـ أـكـثـرـ مـنـ قـراءـةـ، لـمـ تـغـيـرـتـ قـراءـتـهـ وـلـاـ تـنـوـعـتـ دـلـالـتـهـ عـنـ كـلـ قـراءـةـ. فـلـاـ حـيـادـ إـذـنـ فـيـ القرـاءـةـ. بلـ كـلـ قـراءـةـ لـنـصـ مـنـ النـصـوصـ هـيـ قـراءـةـ فـيـهـ، أيـ قـراءـةـ فـيـلـةـ مـتـجـةـ، تـعـيدـ تـشـكـيلـ النـصـ، وـإـنـتـاجـ الـمعـنـىـ. وـلـهـذاـ نـقـولـ بـأـنـ القرـاءـةـ الـحـرـفـيـةـ هـيـ خـدـعـةـ، اللـهـمـ إـذـاـ كـانـتـ تـعـنيـ التـكـرارـ الـأـجـوـفـ أـوـ الصـمـتـ، أيـ الـلـاقـراءـةـ.

\* \* \*

والقراءـةـ الـحـرـفـيـةـ هيـ قـراءـةـ أـهـلـ الـظـاهـرـ، وـهـمـ الـمـتـمـسـكـونـ بـحـرـفـيـةـ النـصـ، الـمـمـسـكـونـ عـنـ التـفـسـيرـ وـالـتـأـوـيلـ. وـأـهـلـ الـظـاهـرـ يـرـوـنـ أـنـ لـاـ وـجـهـ، فـيـ النـصـ، إـلـاـ الـوـجـهـ الـظـاهـرـ، وـأـنـ الـلـفـظـ لـاـ يـحـتـمـلـ لـاـ مـعـنـىـ وـاحـدـاـ. فـالـمعـنـىـ، عـلـىـ هـذـاـ الرـأـيـ، ظـاهـرـ بـذـاتهـ، بـيـنـ بـنـصـ الـعـبـارـةـ الـتـيـ تـلـيـ أـوـ كـتـبـ بـهـاـ، وـلـاـ يـحـتـاجـ إـلـىـ شـرـحـ أـوـ تـبـيـانـ. وـمـجـمـلـ الـقـولـ فـالـنـصـ، بـحـسـبـ هـذـهـ النـظـرـةـ، تـصـيـصـ عـلـىـ الـمـرـادـ، وـالـمـعـنـىـ صـرـيـعـ، وـالـقـولـ مـحـكـمـ، وـالـقـصدـ جـلـيـ وـاضـحـ.

ولكن القراءة الظاهرية تثير إشكالاً مفاده أن أهل الظاهر يرون رأيهم ويجتهدون في تقصي المعنى، حيث يزعمون أن المعنى منصوص عليه، ولا يحتاج إلى استخراج أو إعمال نظر. ذلك أن أهل الظاهر مكرهون على التعبير عن المعنى المراد، أي المنصوص عليه، بعباراتهم هم، في حين أنهم يدعون أن المعنى لا يحتاج إلى صيغة غير الصيغة التي عبر بها عنه. والتعبير عن المعنى المراد بعبارة، غير عبارته الأولى، إنما هو تقدّم عن موضوع الألفاظ، وحرف الكلام عن مواضعه، وذلك أيّاً كان التقارب بين العبارتين، وإيّا كان غرض القراءة ومرماها. لأن الألفاظ، وبحسب ما يقرره أهل الظاهر أنفسهم، إنما رُكِّبَتْ ورُتِّبَتْ للدلالة على معانٍ مخصوصة من دون غيرها؛ فإذا تبدّلت تلك الألفاظ أو تغيّر ترتيبها، أدى ذلك، بالضرورة إلى تغيّر في المعنى. فالأسأل في اللغة عدم الاشتراك، أي عدم الترادف. وكل ترادف، أي كل إحلال للظفّ أو تغيير محل آخر، إنما هو استخدام للكلام لنغير ما وضع له في الأصل. وذلك هو المجاز. إنه خروج بالدلالة وصرف للكلام إلى معنى يحتمله. فهو إذن تغيير في الدلالة والاختلاف في المعنى. هكذا، فإن أهل الظاهر، إذ يعدّون، بل يضطرون إلى إعادة صياغة المعنى المراد، إنما يخرجون على ظاهر النص فيتاولون المعنى حيث ينفعون ذلك. وهذا هو مأزق القراءة الظاهرية. فهي إما أن تعيد ترتيب الكلام وإنتاج المعنى، وإنما أن تفضي إلى السكوت، أو إلى الاكتفاء بالاستماع إلى النص والإنتصارات إلى تلاوته. والحق أن القراءة الحرافية الظاهرية ليست ممكّنة، ما دام أي شرح يقال حول النص يحمل إضافة أو حذف، ويحتمل تبديلاً أو تغييراً. وقد أدرك هذه الحقيقة بعض رواة الحديث بحسب ما يروي ذلك عنهم ابن حزم الأندلسي<sup>(2)</sup>، فكانوا إذا ما حذّلوا بالحديث، يؤثرون الانصات إلى ما يتلى عليهم، ولا يعقبون عليه بأي شرح أو تعليق، إذ برأيهم، كل كلام يقال في النص لا بد أن يغرس في دلاته حتى ولو كان ضرب مثال أو إيراد شاهد. وبالفعل، فالذى يحاول، مثلاً، تفسير قول الله أو شرح حديث نبوي، إنما يقول في الحقيقة قوله ويسوق كلامه هو، إذ للعبارات الشارحة منطوق مغایر لمنطوق النص المراد شرحة. والتغيير في المتنطوق يؤدي حتماً إلى تغاير في المفهوم. فكل كلام يعود في النهاية إلى مؤلفه، وكل قول يحمل هوية قائله، ولو كان كلاماً شارحاً مُسراً، ولو كان قوله على القول. والقول حول القول هو قوله على نحو ما، أي قوله الاختلاف والمغایرة.

(2) ابن حزم، الإحکام في أصول الأحكام - دار الأفاق الجديدة، 1983، الجزء الثالث، ص 44-39.

وإذا كان هذا شأن القراءة الظاهرية، ترى حيث تنفي أنها ترى، فإنها بنفيها ذلك، أي بتأكيدتها على المعنى الحرفي الظاهر بذاته والمنصوص عليه، إنما تحجب في الحقيقة كونها ترى رأيها. فهي إذن لا ترى رؤيتها. والحق إن القول بأنه ليس في النص إلا المعنى الظاهر، هو قول يصدر عن تصور معين للنص، قوامه أن النص ذو بعد واحد، وأن الكلام يساير على مستوى واحد، وأن للمعنى وجهاً واحداً لا غير، فلا يكون والحالة هذه احتمال ولا ترجيح، ولا خفاء ولا احتجاب، ولا اشتراك ولا مجاز، ولا اشتباه ولا تأويل. فالمعنى بحسب هذا التصور يُعطى مباشرة، والدلالة ظاهرة بيته، والقصد واضح لا خفاء فيه، والأصل نقى لا اختلاط فيه ولا شوب. القارئ هو هنا في متنه السليمة؛ إنه لا يفعل شيئاً سوى أن يتصور المعنى الذي يمثله اللفظ أو يعكسه، بل الأولى له الإنصات والكتف عن الكلام أي أن لا يقرأ. هذا هو المآل الذي تُفضي إليه القراءة الحرافية: اللاقراءة.

\* \* \*

ونقد/ أو نقض القراءة الحرافية لا يعني تبني القراءة المقابلة لها والدفع عنها، ونقصد بها القراءة التي تقوم على اكتئنه روح النص، بالبحث عن معانيه الجوهرية، أو الكشف عن دلالاته الأصلية، أو الوقوف على مقاصده الخفية. وأهل هذه القراءة يعتبرون أن المعنى لا يكون ظاهراً بذاته، بيتاً بنفس عباراته الأولى، بل يحتاج دوماً إلى إعمال واستقصاء، أو إلى استخراج واستباط. فالمعنى في نظرهم ليس صريحاً، ولا يُعطى مباشرة، بل هو خفي مبطئ، أو غامض مستغلق، أو متبس مختلط، أو معنى مُلغز.

ومهمة القارئ أن يعمل على إظهاره وبيانه بشرحه وإيضاحه، أو بسطه وتفصيله، أو تحريره وتخلیصه، أو تفسيره وتأنيله. ويشبه أن يكون الفرق بين تعامل هذه القراءة مع المعنى وتعامل القراءة السابقة معه كالفرق بين العمق والسطح، أو بين المعدن الخام والمعدن الخالص. فإنه، إذا كان المعنى، في القراءة الحرافية، يبيّن بذاته ويظهر على سطح الخطاب، فهو في القراءة الثانية كالدُّرَّةُ، لا يطفو على السطح، بل يغور في العمق، ولا بدّ من الغوص على قاع النص للاهتماء إليه واستخراجه. وإذا كان المعنى، في القراءة الحرافية، يبدو جلياً، خالصاً من كل شوب، فهو، في القراءة الثانية، يُعاني من الاختلاط، ولا بد من تحريره وتخلیصه، كما يستخلصن الذهب الخالص من الذهب الخام. وللهذا، غالباً ما كان النقاد القدامى، إذا ما أرادوا امتداج المؤلف الجيد والثاء

عليه، يصفونه بالغوص على المعنى والنفاذ إلى العمق وإدراك درر المعاني وجواهر الحكم. ومجمل القول إن النص، بحسب القراءة الثانية، لا يفصح عن نفسه مباشرة، وإنما يحتاج إلى قدر من المعالجة للوقوف على مضامينه الجوهرية ومعاناته الخفية الكامنة. فهو يحتاج إذن إلى نص آخر لإيضاح ما غمض منه، أو تفصيل ما أجمل، أو تحرير ما اخْتَلَطَ، أو فك ما استغلق، أو تأويل ما اشتبه.

ولهذه القراءة، بدورها، إشكاليتها. ثمة اعتراضٌ هنا يثار ضدها: لم يحتاج النص إلى نص آخر يشرحه، أو يخلصه، أو يفسره؟ لم لا يكون النص بِيُّنَا بذاته، غير محتاج إلى بيان من غيره؟

وفي الحقيقة، إن مثل هذا الاعتراض لم يغُب عن اذهان الذين يتبنّون قراءة النص في الجوهر، والمعنى، والباطن. فإن أصحاب هذه القراءة قد نظروا فعلاً في المسألة وحاولوا تعليل الظاهرة؛ فذكروا أسباباً مختلفة في هذا الصدد. فقد اعتبر الفلاسفة، منذ فيثاغوراس، أن الفلسفة هي تعليم المخالصة لا للعامة. إذ العامة لا تطيقها ولا تقدر على فهمها، بل هي تسيء ذلك. فلا يجوز إذن أن تداع الحقائق أمام الجمهور، بل ينبغي أن تدون بأسلوب لا يخلو من التعميم والرمز، بحيث لا يطلع عليها إلا من يستحقها ويقدّرها حق قدرها. هذا ما يقوله الفارابي<sup>(3)</sup> في تفسيره لما ينطوي عليه أسلوب أفلاطون من وجوه التعميم والإغلاق. فقد ذكر المعلم الثاني أن أفلاطون اختار «الرموز والألغاز» في تدوين كتبه، لأنّه كان يعتقد أن العلوم والحكمة لا ينبعي أن يطلع عليها إلا من يستحقها ويقدّر على الإحاطة بها، على سبيل الطلب والبحث والتقصير. أما علماء التفسير فقد فسّروا الأمر على نحو مختلف؛ فرأوا أن الله إنما أراد أن «يتفكّر» العباد في كتابه، لكي يتحمّلُهم على النظر الموجب للعلم، ولكي يمتحنُهم فيشيّهم على اختيارهم واجتهادهم، فلم ينص في كل أمر على المعنى المراد، بل جعل بعض القرآن محكماً، وبعضه الآخر مشابهاً، لا يحتاج إلى تفسير وبيان، ولو كان كله محكماً سقط الاختيار والامتحان، ولبُطل التفاضل، واستوى العالم والجاهل. هذا ما يذكره الزركشي<sup>(4)</sup> في كتابه «البرهان في علوم القرآن»، بصدق تعليمه اشتتمال القرآن على المحكم والمتشابه، وتفسيره احتياج

(3) الفارابي، كتاب الجمع بين رأيي الحكيمين - المطبعة الكاثوليكية، بيروت 1968، ص 84.

(4) الزركشي، البرهان في علوم القرآن، دار المعرفة، بيروت؛ وليراجع: الجرة الأولى/ المقدمة. والجزء الثاني/ النوع السادس والثلاثون.

المتشابه إلى التفسير. أما ابن رشد<sup>(5)</sup> فقد عالج المسألة على نحو مختلف، فقال بأن في الشريعة معاني خفية عويسية، ليس باستطاعة الجميع تصوّرها أو التصديق بها، بل هي مما لا يقف عليه إلا الخاصة من العلماء وال فلاسفة. ولما كان القرآن قد خاطب الكل، لا فتّة خاصة من الناس، ومخاطب كل فتّة بالطريقة التي تفقه بها الأمور، فإنه قد عُبر عن تلك المعاني العويسية بضرب «الأمثال» عليها، لكي ينفع فهمها لجميع الناس. وهذه الأمثال هي بمثابة المعنى الظاهر من النص. أما الباطن فهو المعنى الذي لا ينكشف إلا لل خاصة الذين لا يأخذونه على ظاهره بل يتأنلونه. من هنا كان احتياج النص القرآني إلى التأويل الذي هو تجاوز الظاهر إلى الباطن، والخروج من الدلالة الحقيقة إلى الدلالة المجازية، والأصح القول الإرتداد من المجاز إلى الحقيقة، ما دامت الحقيقة هي الأصل، والمجاز هوعارض والاستثنائي . ومجمل القول إن القدماء من الفلاسفة والصوفية والحكماء كانوا يرون بأنه ليس كل ما يعلم يُقال، وأن الحكمة ينبغي أن يُضيّن بها على غير أهلها، وأن الأصح وأسلم أن يُعَرِّف عن الحقيقة بالإشارة والرمز، حتى لا يُسأله فهمها ويُكفر القائلون بها أو يُتهموا ويُدانوا.

وبانتقالنا إلى العصر الحديث، وفي زمننا هذا بالتحديد، نجد أن بعض أهل الفكر يذهبون في تعليل الحاجة إلى قراءة النصوص وتفسيرها إلى القول بأنه لا خطاب بيراً من أوهام الأيديولوجيا وزيفها. ولعل هذا ما قال به الفيلسوف الفرنسي لويس التوسيير، إذ قام بقراءة نصوص ماركس؛ فقد اعتبر التوسيير أن أعمال ماركس وبخاصة الأولى منها، أي تلك التي وضعها صاحبها قبل مرحلة نضوجه واستقلاله، لا تقول لنا الحقيقة المجردة الخالصة من الشوائب الأيديولوجية، ولا تعبّر، من ثمّ، بدقة عما قصدته ماركس؛ ولهذا، فقد أخذ التوسيير على عاتقه مهمة إعادة قراءة تلك النصوص، بغية تطهيرها من الإرث الأيديولوجي الذي علق بها أو خالطها، وبذلك يعمل على استخلاص مفاهيم ماركس كما هي، بلا زيادة أو نقصان، ويقوم بالإبانة عما لم يستطع ماركس الإبانة عنه<sup>(6)</sup>.

بيد أن التوسيير، إذ حاول أن يوضح لنا في كتابه: «قراءة رأس المال»، الطريقة التي ينبغي اتباعها في قراءة نصوص ماركس، للوقوف على فلسفة الحقيقة الخالصة من

(5) راجع رأي ابن رشد في: «فصل المقال» - المطبعة الكاثوليكية بيروت، 1961، ص 45.

(6) انظر عرضاً لهذا التصور لقراءة التوسيير لنصوص ماركس الأولى عند: فريال جبوري غزول، «لوري التوسيير، البنية ذات القيمة: التناقض والتضاد»، مجلة فصول، المجلد الخامس، العدد الثالث، ربيع 1985، ص 45.

الشوائب، إذ حاول ذلك، فإنه تأول فلسفة ماركس تأولاً ما، فأعاد بذلك صياغة النص الماركسي، ونهج نهجاً جديداً في قراءة النصوص، تمثل فيما أسماه «القراءة التشخيصية». وهو، إن كان قد نسب هذه القراءة إلى ماركس، واعتبرها من إنجاز هذا الأخير في طور نضجه، وكما تجلى في كتاب «رأس المال»، فإن التوسيير قد وقع بذلك ضحية الأيديولوجيا التي عمل جاهداً على منهاجتها وتحرير نصوص ماركس من آثارها. والحق إنه، إن كان لا خطاب بريطاً، فالخطاب الآليتوسييري لم يبرأ من أوهام الأيديولوجيا الماركسيّة. فقد عزا التوسيير إلى ماركس ما تأوله هو وقام بتشخيصه والكشف عنه. وإذا كانت القراءة التشخيصية، بحسب طريقة التوسيير في قراءته لكتاب «رأس المال»، تكشف لنا كيف أنه داخل كل رؤية ثمة ما لا يُرى، فإن قارئ «قراءة رأس المال» لم ير بدوره، أن النص الماركسي، شأنه بذلك شأن أي نص، منسوج من زلاته وأعراضه، مؤسّس على فراغه وصحته، أي على ما لا يراه داخل رؤيته ذاتها، تماماً على نحو ما يقترح التوسيير نفسه قراءة كل نص (7).

وبالإجمال، فهذه هي أهم الأسباب التي ترد عند أكثر الذين تصدّوا لتعليل احتجاج النصوص إلى الشرح والتفسير، بحسب ما استقصيناها هنا: فمنها ما هو تعليمي خلقي مؤاده الحث على النظر والاجتهد، وعلى ترويض الإرادة وامتحان القدرة؛ ومنها ما هو نفسي اجتماعي مؤاده تفاوت عقول الناس وضرورة مخاطبة كل فئة منهم بالطريقة التي تلائم فهمهم؛ ومنها ما هو سلطوي، سياسي أو ديني، فحواه الخوف من إفشاء الحقائق للساسة والكهنة والفقهاء؛ وأخيراً منها ما يعود إلى أن الأيديولوجيا، بما هي نقيس للعلم، تمارس تأثيرها على النص، فتكدر بزيفها صفاء الحقيقة وتغلّفها بخلاف من الأوهام.

وأيّاً يكن الأمر، فالتعليلات الآلية الذكر إنما تبرّر وتسوغ أكثر مما تشرح وتفسّر. ذلك أنها تعزو الظاهرة إلى أسباب خارجة عنها، وتحيل الشيء المراد تفسيره، وهو هنا

(7) للاطلاع على قراءة التوسيير المسماة تشخيصية راجع: كتابه الذي أللّه بالاشتراك مع اتيان باليار: Louis Althusser et Etienne Balibar, *Lire Le Capital*, (I) Petite Collection, Maspero, Paris 1969, p p. 9-29.

وأيضاً كتاب:

عبد السلام بنعبد العالى، هيدغر ضد هيجل - دار التوير، بيروت، 1985، الفصل الأول.

النص والخطاب، إلى شيء آخر غيره. ولذا تعطيه تبريرات لاحقة على وجوده، وتشرح حقيقته باللجوء إلى حقيقة أخرى، في حين أن التفسير الحق يستهدف وجود ما يوجد بالضبط. إنه يرمي إلى شرح معنى الشيء المُعطى بالذات، ويتوخى إيضاح بنائه الأساسية من دون اللجوء إلى مبدأ خارج عنه. وإذا كان الشيء يُعطى دوماً على نحو يخفى ويتحجب، ويظهر لأول وهلة بطريقة لا تخلي من مواربة وخداع، فإن وظيفة التفسير هي العمل على كشف ما يحتاج بذاته ولا يظهر إلا بفعل الشرح والإيضاح. ولا يرهن التفسير بذلك على وجود شيء آخر يقف وراء ما يوجد ويُعطي، وإنما يرهن على الشيء الذي ينبغي إظهاره، ببيان أشكال ظهوره وإيضاح معناه. ولهذا، لا يقوم التفسير على العلم بالأسباب التي يتولد عنها الشيء، بل يقوم بالكشف عن الشيء المراد تفسيره. إن التفسير بحسب هذا المعنى هو «كشف الممحوج» إذا شئنا استعمال مصطلح الصوفية. أما ربط الشيء بالشيء، بحثاً عن أسبابه وعلله، فهو بحسب منهج هيدغر في البحث والتفسير، نسيان ما يوجد، أو حجب ما اكتشف أصلاً، أو تزييف ما قد عُلم، أو تحريف ما قيل، أو الانخداع بما يظهر<sup>(8)</sup>. والقراءة التي تملأ حاجة النص إلى التفسير، من خارج النص لا من ذاته، هي قراءة لا تنسى ولا تقرأ، والأحرى القول إنها تحجب وتزييف. وما تحجبه هو أن النص لا يبيّن بذاته، أي أن المنطوق به يعرض للتحريف، وإن القول يتأسس على ما لا يقوله، وأن الوجود يبني على الغياب. ولهذا، فالنص يبني بقدر ما يحجب، ويفضح بقدر ما يخفى.

والذين يحاولون تعليل حاجة النص إلى التفسير على النحو المذكور، أي بالقول إن النص يحتاج دوماً إلى بيان من غيره، لا يحلون الإشكال، بل يشرون بقولهم ذاك مشكلأ أكبر، إذ هم يجعلون قارئ النص، أي شارحه ومفسرها، يفهم النص أحسن مما فهمه مؤلفه. وبالفعل، فإنه، إذ كان المعنى المنصوص عليه يحتاج دوماً إلى بيان وجلاء لخفائه، أو لعُسر فهمه، أو لتدخله مع غيره، فذلك يعني أن كلام المفسر هو أدل على المراد من كلام المؤلف، وأن القول الشارح أقوى بياناً من النص نفسه. والذي لا يفهم بذاته، بل يحتاج إلى بيان من غيره، يكون أقل قيمة مما يفهم بذاته. هذا هو المأزق

(8) للاطلاع على منهج هيدغر راجع: مقدمة كتابه: «الوجود والزمان» بالفرنسية.  
Martin Heidegger, L'Etre et le Temps, Gallimard, Paris, 1964, pp 44-57 (La méthode Phénoménologique).

الذي تفضي إليه النظرية القائلة بأن القراءة تقوم على شرح المعاني الخفية، أو تبيان المقاصد الجوهرية في نص من النصوص: إنها تجعل كلام القارئ أحق من النص المقتروء. والحق، أنه إذا كان النص يحتاج إلى نص آخر لكي يقول لنا أين هي الحقيقة، وما هي، وما الطريق إلى الكشف عنها واستخراجها، فمعنى ذلك أن النص الثاني، أي نص القارئ، يصبح المعيار الذي يُقاس به قول المؤلف والأساس الذي يُبني عليه؛ وبذا يصبح كلام القارئ حقيقة الحقيقة ويتقدم على النص الأصلي فيحل محله ويغدو بدلاً عنه. فإنه إذا كان المعنى الحقيقي الذي قصده مؤلف النص لا يدرك إلا من خلال نص آخر يوضح ويفسر أو يشرح ويفصل، فإنه بعد تشكيل الشرح أو التفسير لا يعود ثمة حاجة إلى النص الأصلي.

هكذا، فالقراءة التي تزعم بأنها لا تفعل شيئاً سوى شرح النص، إنما تؤول إلى الحلول محله. ويتجلّى هذا المأذق، أكثر ما يتجلّى، في الشروحات والتفسيرات الموضوعة للكتب الدينية والنصوص المقدسة. فإنه مما يلفت النظر أن كل شرح على نص يدعى بأنه الشرح الأصص والأقرب إلى روحه أو إلى ظاهره. وكل تفسير يزعم أصحابه بأنه التفسير الصحيح وحده من دون التفسيرات الأخرى. ييد أن التأكيد على أحقيّة تفسير من التفسيرات، وحده دون غيره، لا يعني محاولة استبعاد التفسيرات الأخرى وحسب، بل يعني أيضاً إقصاء النص المراد تفسيره والحلول مكانه. ولذا، غالباً ما يحل التفسير محل النص، ويقوم الفرع مقام الأصل، كما يشهد على ذلك تاريخ النزاع بين العقائد والمذاهب. وهذه حقيقة يتستر عليها نص الشرح والتفسير. ولا غرابة، فإنه إذا كان من طبيعة النص أن يحجب، فإن المفسر، إذ يدعى أنه لا يفعل شيئاً سوى أن يفسّر، إنما يحجب ما لا يقوله ويصمت عنه، أي كون تفسيره يشكل، بالنسبة إلى النص المراد تفسيره، حقيقة الحقيقة، وكونه ينزع إلى الغاية والحلول محله.

\* \* \*

ولا ينبغي أن يُظن أن القراءة التي تتوجّه إلى روح النص، وتدعى النفاذ إلى عمقه، واستخلاص جوهره، هي نقيس القراءة الحرافية، وإن كانت تطرح نفسها كذلك. فالقراءتان، على ما بينهما من تضاد، تنهضان على المقدمات نفسها. فالأصول التي يُبني عليها في كليهما واحدة. وتتلخص هذه الأصول بالقول بفلسفة التعالي والحضور، وسيادة

الذات، وقصدية الوعي، وهوية الفكر، وأميرالية المعنى<sup>(9)</sup>. ففي كلا القراءتين ثمة معنى جوهرى يقوم بذاته، ويسكن ذاته، وثمة ذات متعللة واعية بذاتها وتحضر لذاتها، فتستحضر المعنى، وتفرغه في اللفظ المناسب. في كلِّيهما يُتجاهل دور اللفظ في إنتاج المعنى، كما تُتجاهل الإكراهات التي تمارسها على الذات الوعية الفاصلة، المنظومات اللغوية، والترسبات المجازية، واللُّعب الأسطورية، والبُنى التحتية اللاشعورية. كذلك، فالقراءة الباحثة عن جواهر المعنى هي، كالقراءة الحرافية، تبحث عن معنى وحيد يحتمله كل منطوق، ولا يحتمل غيره. نعم، إن القراءة الحرافية ترى بأن اللفظ يدل، بظاهره، على المعنى المراد، وأن هذا الأخير يُفصّل عن نفسه مباشرة، إذ هو موجود على سطح الخطاب، ولا يحتاج إلى شرح أو بيان، في حين أن القراءة المقابلة لها ترى بأن المعنى هو، على العكس من ذلك، خفي باطن، يختبئ في قاع الناص، ويحتاج إلى نظر وتنقيب، للكشف عنه وإظهاره. ولكن القراءتين تتفقان، بالرغم من كونهما تشكلاً ثانية ضدية، تعني ثنائية الظاهر والباطن، أو المظهر والجوهر، أو السطح والقاع. ذلك لأن الضديرين في الثنائيّة هما صفتان للشيء عينه. إنّهما وجهان لعملة واحدة. وبالفعل، فالقراءتان تتصدران عن ذات النّظرة إلى النص والمَعْنَى. كلاهما تتعامل مع النص بوصفه أحادي الدلالة، وتنظر إلى المعنى بوصفه ماهية تتطابق مع ذاتها، وكلياناً يستقلّ بذاته عن اللفظ، وشبيهاً يتكون ويُنجز على نحوٍ نهائيٍّ، ويمعزّل عن دور القارئ. ولذلك يبنيي أن لا ننخدع بلعة التضاد بين السطح والعمق، أو بين الظاهر والخفي، أي بين البُين بذاته والذي يحتاج إلى بيان، بل علينا بدلاً من ذلك أن ننظر إلى الأساس المشترك الذي تنهض عليه كل من القراءتين، بالرغم من تعارضهما؛ وتعني بذلك كونهما تهملان الدور الذي يلعبه نظام العلامات في تشكيل المعنى، وتبينان أثر التربّيات المجازية والعقائدية الالواعية في نسج الحقيقة، وتجعلان القارئ في منتهى السلبية، أي تسليانه اسهامه الفعال في إعادة تشكيل النص وإبداعه. وعلينا أيضاً أن ننظر في الإشكال الذي تثيره كل من القراءتين. ذلك أن أحداًهما، وتعني بها القراءة الحرافية، تؤول إلى إلغاء نفسها، في حين تؤول الأخرى إلى نقض أصلها كما سبق بيانه.

---

(9) كما قد عالجنا في دراسة لنا سابقة مسألة المعنى انظر: كتابنا لـ«لعبة المعنى، معنى المعنى»، المركز الثقافي العربي بيروت، 1991، ص 185.

ورفع الإشكال لا يكون إلا بتغيير النظرة إلى القراءة بالذات. وذلك يقضي بتبديل النظرة إلى النص، وإلى القارئ، وإلى العلاقة بينهما. وبالفعل، فإن القراءة لا تخرج من مأزقها إلا إذا توفرنا عن النظر إلى النص بوصفه أحادي المعنى، وإلى القراءة بوصفها تتطابق مع النص. وبدلًا من ذلك، علينا أن نظر إلى القراءة بوصفها اختلافاً عن النص لا تماهياً معه، وأن نهتم بما تظهره قراءة النص من التعدد والتتنوع، والتفاصل والتراجح، والاختلاف والتعارض، والترابط والتضاد، والتراكم والترسب. فالنص هو حقيقة حيّز كلامي أو مقالٍ يتعدد معناه، وتفاصل دلالاته، وتتنوع مقاماته، وتختلف سياقاته، وتعارض بياناته، وتترتب مستوياته، وتتراكم ترسانته.. بل النص حيّز ينطوي على بياضات وفراغات، وتخترقه شقوق وفجوات.

وبحدها مثل هذه النظرة إلى النص، تجعلنا نتقبل قراءات عديدة ومختلفة لأثر واحد؛ وبحدها تُتيح إمكان قراءة النص، لأنها تعامل معه بوصفه مساحة رحبة تفيض بالمعنى، وعاليًا دلاليًا يفتح على الآخر الذي يقيم فيها، ويتسع للغريب الذي يسكننا. هذه هي خاصية النص، تتعدد امكانياته وتختلف قراءاته، كما يشهد على ذلك الشعر والتصوف والنبوءة، وحتى الفلسفة. ففي الشعر ماذا يعني البحث عن الغرابة، إن لم يكن أن الغريب يخترق كينونتنا ويتسلل إلى خطاباتنا؟

فالشاعر إذ يهوى الخروج على مأله صوب الغريب والعجيب المدهش، إنما يريد الخروج على ذاته، أو الخروج من جلده لكي يلتقي الآخر ويتوحد به. وإذا كان الشعر يقوم على التشبيه، فالتشبيه يتمُّ جمع «المختلفات»، كما قال الجرجاني، أي يفتح الكلام على الاختلاف والتعدد. وإذا كانت لغة الشعر تمتاز بالاستعارة، فالاستعارة يستعير الشاعر وجهاً آخرًا له، الوجه الذي كانه، أو الوجه الذي كان يمكن أن يكونه، أو الوجه الذي قد يكونه. وإذا كانت اللعبة المجازية هي خصيصة الشعر، فالمجاز يجتاز الإنسان العوالم ويقرب بين الأشياء، وذلك حيث تصير الكلمات رموزاً تحيل من شيء إلى شيء، وترتجل بنا من عالم إلى عالم آخر.

فالشاعر هو حقيقة من تداوَلَه الغربية. والغربة لا تعني هنا الابعد عن الأهل والوطن. فالشاعر يشعر بالآخر، وهو في وطنه وبين أقرانه، إذ الغربية هي إحساس بالغياب، غياب الآخر الذي لا يجيء، أو الذي لا يحضر إلا ليغيب. ولا غرابة، فالشيء في نظر

الشاعر المفترض، هو دوماً رمز لغيابه. وكان ما يفتقد الشاعر ليس آخر وحسب، أي هذا الآخر أو ذاك، بل الآخر، أي كل ما ليس هو، وإنذ كل الأشياء والعالم. ولذا، فهو لا يرضيه حال، ولا يقنع بشيء، إنما يريد أن يهجر ذاته، ويطرد صوب الأشياء كلها كما عبر عن ذلك الشاعر بول إلوار<sup>(10)</sup> :

«هناك التحقق بالعالم الكلي  
من أجل أن أطفر صوب كل شيء»

أي من أجل أن يتوحد في كل الأشياء، ويتمرأى في كل الذوات، و«يرى كل العيون معكسة في كل العيون».

وما يعرب عنه الشاعر في نصه، الذي هو مجلب لإرادته في معاشرة جميع الذوات والتماهي مع العالم الكلي، يجد صداؤه في النص الصوفي. فالعارف، كالشاعر، يتمرأى في كل الذوات، ويلتحم بكل الهويات، ويتفتح على كل حقيقة، إلى حد يصبح فيه «كلي الذات.. تتناسب ذاته جميع الذوات فيكون كلها وتكون كلها»، كما جاء في «مشارق أنوار القلوب» لعبد الرحمن الأنصاري<sup>(11)</sup>.

أما النص النبوي القرآني، فإن ميزته الإتساع، بل إن إعجازه يكمن في كونه يتسع معناه اتساعاً يجعله يجمع المخلفات، ويقبل المتعارضات. فتحن نجد في هذا النص: الناسخ والمنسوخ، والظاهر والباطن، والمحكم والمتشابه، والحقيقة والمجازي، والمجمل والمفصل، والعام والخاص؛ كذلك نقف فيه على خطاب الواقعي والحملمي، والحسبي والمثالي، والشاهد والغائب، والواحد والكثير، والعقل والنقل، والأمر والنهي، والتجذر والاختيار، والتقوى والفحور، والإلهي والشيطاني.. ولن泥土 المسألة مسألة تعارض أو تناقض، لأنه ليست هذه الثنائيات بمتصاديات إلا عند من ينظر إلى النص نظرة احادية، وحيدة الجانب، مسحة ومقفلة. وأما الذي يتسعه النظر إليه من منظار مختلف، أي من حيث اختلاف سياقاته ومقاماته، وتعدد مستوياته ومراتبه، وكثرة وجوهه وأبعاده، فإنه

(10) راجع: جان بيير ريشار، بول إلوار تحت مجهر النقد الموضوعي، ترجمة: د. عبد الكريم حسن، مجلة العرب والفكر العالمي، مركز الإنماء العربي، بيروت، العدد 1، ص 28-27.

(11) انظر: عبد الرحمن الأنصاري، مشارق أنوار القلوب ومفاتيح أسرار الغيوب - دار صادر، بيروت، ص 43.

سيري، ولا شك، في الاختلاف والتعارض وفي التباين والتعارض، رؤية واسعة، بل رؤية توحيدية كونية، تفتح على مختلف عناصر الوجود ومراقبه وعوالمه.

كذلك شأن النص الفلسفى، فلقد تبدلت النظرة إليه، وبات هو الآخر مفتوحاً على الاختلاف والمغایرة. وافتتاح النص الفلسفى على ما ليس هو يتيح لنا عقله بوصفه ينسج من اللامعقول والخيالى، ويقوم على الحجب والخداع، ويتأسس على اللامعنى والفراغ. فعلى هذا النحو صارت تقرأ النصوص لدى نيشه، أو ماركس، أو هيدغر، أو التوسير، أو فوكو، أو دولوز، أو دريدا، وأمثالهم؛ وذلك كل حسب منهجه، إذ لكل قراءة منهاجها في البحث والتحقيق. فلقد **بَيْنَ نِيُّشَه**<sup>(12)</sup> بمنهجه الأصولي اللغوى، وهو يبحث في أصول المفاهيم، أن الحقيقة الفلسفية هي نسيج من الاستعارات والتшибيات<sup>(\*)</sup>، وأن النص هو شيفرة مفاهيم مؤلفة من تنضيد دلائى، وتراكم مجازى، وتوظيف خيالى. **وَبَيْنَ هِيدْغِرَ**<sup>(13)</sup> بمنهجه الظهورى التأولى، وهو يبحث في كيفية نشوء الماورائيات، أن القول الفلسفى يخدع ويستتر على، ما لا يقوله، وأن ما لا يقوله هو الذى يحضر على التفكير به لإعادة بنائه واستكشاف ما لم يفكر فيه وما لم يقله. **وَبَيْنَ التُّوسِيرَ**<sup>(14)</sup> بمنهجه التشخيصى، وهو يعيد قراءة أعمال ماركس، أن للنص اعراضه وزلاته، وأن له صيغته وفراوغه، بحيث يكون لدينا دوماً ما لا يُرى داخل حلق الرؤية ذاته. **وَبَيْنَ فُوكُوَ**<sup>(15)</sup> بمنهجه الأثري، وهو يُنْقَبُ عن أنظمة المعرف ويخفر في طبقات النصوص، أن الخطاب يمارس ضرباً من

(12) للإطلاع على منهج نيشه في البحث راجع. دراسة جان- ميشال راي بعنوان «علم الأصول البیتشوی»، بالفرنسية:

Jean-Michel Rey, *La Généalogie Nietzscheenne*, in *Histoire de la Philosophie*, sous la direction de Francois Chatelet, Hachette, Tome VI, p 151.

(\*) يفهم التشبيه هنا بالمعنى الإنساني الانתרופولوجي للقط، لا بمعناه البلافي، تبني بما هو أنسنة الإنسان للأشياء وتخلع أوصاته عليها. وفي أي حال ثمة علاقة بين المعنين، فنحن إذ نشبّه الرجل مثلاً بالأسد لشجاعته إنما نخلع الشجاعة التي هي ميرة انسانية على غير الإنسان.

(13) راجع. «الوجود والزمان»، المصدر السابق، المقدمة، وأيضاً كتاب عبد السلام نعبد العالى، هيدغر ضد هيغل، المصدر السابق، الفصل الثاني، ص 59 وما يلي.

(14) راجع كتابه: «قراءة رأس المال»، المصدر السابق.

(15) للإطلاع على منهج فوكو يمكن الرجوع إلى كتابه: نظام الخطاب، ترجمة: د محمد سيلان، دار التنوير، 1984؛ وأيضاً كتاب أويردريفوس وبوب راينتف، ميشيل فوكو، مسيرة فلسفية، ترجمة جورج أبي صالح، مركز الإنماء القومى، بيروت، الفصل الثاني، (أركيولوجيا العلوم الإنسانية).

الرقابة على الحقيقة ويقوم بإجراءات منع واستبعاد، مما يجعل قول الحقيقة أقل حقيقة مما يدعى. وبين دولوز<sup>(16)</sup> بمنهجه البيوي، وهو يبحث عن كيفية تشكيل المعنى، أن المعنى ليس صورة ولا هو ماهية، وإنما هو نسق من العلاقات، ولكنه نسق تتغير عناصره، وتتعدد مراكزه، وتكثر انتزاعاته، مما يعني أن الشيء الذي يعني، لا يعني بذلك، بل بموقعه ونسبته واختلافه. وأخيراً، فقد بين دريدا<sup>(17)</sup> بمنهجه التفككي، وهو يسعى إلى تفكك المعنى، أن النص ليس ساحة بيانات، بل ساحة تباينات، وأنه مجال للتوتر والعارض، وحيز للتباين والتشتت، وذلك حيث يتولد دوماً عن القراءة تفكك النص، وانفجار المعنى، وتشظي الهوية.

لقد تبدلت حقاً النظرة إلى النص الفلسفى تبلاً كلياً، فلم يعد يقرأ بوصفه خطاب المطلقة، والماهيات الأزلية، والهويات الصافية، واليقينيات الثابتة؛ ولم يعد ينظر إليه فقط من جهة صدقه العقلى، أو صحته المطلقة، أو تماسته النظرى، أو توافته الدلائى، وإنما ينظر إليه أيضاً من جهة اختلافه أو كنته، أو سياسته وهيمنته، أو ضلاله وتلاعبه. فليس الخطاب الفلسفى هو خطاب البرهان القاطع، والترتيب المحكم، والوضوح النام، والتمييز الحاسم، والتطابق الكلى، وإنما هو خطاب تعمل على تشكيله لعبة قوى وسلطات، ويتحكم في إنتاجه خليط من الرغبات والاستراتيجيات، وينبئ على منظومة من الاعتقادات والأوهام. إنه نسيج من الكتابات والاستعارات، ومحصلة ترسّبات وتراسّمات، ونظام من المراجع والإحالات، وشبكة من الأعراض والدلائل، وشريط رمزي محمل بالأصداء؛ وهو كذلك قناع للحجج والإخفاء، وأداة للإنزياح والانحراف، وتعاقب لفظي

(16) انظر: دراسة عن البنية (بالفرنسية).

Gilles Deleuze, à quoi-reconnait-on le Structuralisme? in Histoire de la Philosophie, Hachette, Tome VIII, P. 203.

(17) للاطلاع على تصور دريدا للنص راجع: مقالة ممتازة عنه عند د. عبد العزيز بن عرفة، جاك دريدا، التفكيك والاختلاف المراجـا، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 49-48، المصدر السابق، ص 71؛ راجع أيضاً عرضاً لمنهج دريدا، من خلال عرض سمية سعد لكتاب: كريستوف نوريس، التفكيك: النظرية والتطبيق، مجلة فصول، المجلد الرابع، العدد الرابع، 1984، ص 230؛ وأيضاً من خلال عرض فربال جبورى غزول لكتاب ادوارد سعيد، العالم والمعنى والنقد، مجلة «فصل»، المجلد الرابع، العدد الأول، خريف 1988، ص 185؛ وأخيراً راجع خاصة: محاضرة جاك دريدا، الاختلاف المراجـا، ترجمة: ملي شكري عباد مجلة «فصل»، المجلد السادس العدد الثالث، ربيع 1986، ص 52.

لا يولد سوى السخيف والتبديل. وأخيراً، فالخطاب مجال للتصنيف والاستبعاد، وحقل للتجريب والتجهيز، وكوْنُ من الامكانيات والاحتمالات، وفضاء من الإشارات والعلامات.

ليس النص مساحة مسطحة تشف عن معناها، أو عمّا يختبئ فيه المعنى، وإنما هو حيزٌ تتعدد سطوحه وعمق لا قرار له. وليس النص نسقاً يتغلق على ذاته، بل إنه، وإن كان له نظامه وسياقه، وإن كانت له قواعده انباته واشتماله، فهو يبقى مجالاً مفتوحاً، ويشكل مساحة يمكن التسللُ من فجواتها، للكشف عن شرك الكلام وخدعه القول وتستر الخطاب. وليس النص مجرد فعل ألسني يُطلق اسماً على مسمى، ولا هو مجرد فعل نحووي يحدّد معنى من المعاني، ولا هو مجرد فعل منطقى يُقتضى به حد، أو يستفاد حكم، وإنما هناك دوماً في النص اشتراك في اللفظ، وفانض في المعنى، واحتلاط بين الصورة والتصور<sup>(\*\*)</sup>. ففي الكلام دوماً مجاز، ولغة أبداً أصداوها وترجمتها. ولذلك تستعمل اللغة الإنسان على قدر ما يستعملها هو. وبكلام آخر، فاللغة تستعمل دوماً لغير ما وُضعت له في الأصل. وهذا إن الفلسفة إذ يضعون مصطلحاتهم لا يستعملون دوماً، للتغيير عن مقاصدهم ومفهوماتهم، مفردات بكرة، وإنما يستعملون إرثاً بيانياً وثروة معجمية، أي مفردات مشحونة بالمعاني، محمّلة بالأصداء الدلالية والرمزيّة. كما يتجلّى ذلك في تداول مصطلحات: كالأساس، والأصل، والجذر، والسطح، والعمق، والاحضر، والتقطيب... ولو أخذنا على سبيل المثال لفظة الأساس نجد بأنها تعني في الأصل أصل الشيء؛ والأصل بمعنى الأصلي هو أسفل الشيء؛ وهو أيضاً ما يُبنى عليه. فإلى أي حد يا ترى يجوز لنا استخدام الأساس والأصل والبناء في مجال الفكر. هل ثمة حقيقة في الفكر؟ وهل ثمة أصول للمفاهيم والأفكار؟ هل الكلام هو فعلاً بناء على أصل أم بعثرة للأصول وخلخلة للأسس ونقض للبداهات؟ ولنأخذ أيضاً مصطلح القراءة بالذات. فالقراءة تعني في لسان العرب «الجمع والضم»؛ فهل القراءة هي فعلاً جمع وضم، أم أنها على الفرد من ذلك تفرّق وتفكيك.

لا فكاك إذن من المجاز. وفي المجاز تخيل وترميز، وتوهّم وتشبيه. ومعنى ذلك أن اللغة تتكلّم من وراء الذات العارفة والوعي القاصد. فليس الكلام مجرد تعبير صافٍ عن مقاصد صاحبه، ولا هو مجرد استحضار لمعنى بكر، وإنما الكلام يعني دوماً على غياب،

(\*\*) لا تفهم الصورة هنا بالمعنى الأسطوطياليسي، أي بما هي تقضى للمادة، بل بما هي تقضى للتصور والمفهوم، أي بما هي نتاج الخيال

والمعنى يستعصي أبداً على الحضور، كما يرى دريدا<sup>(18)</sup>. وهو يستعصي على الحضور لأنه يحمل أثر الآخر الذي يسكننا، أو يهجس بالآخر الذي لا يحضر، أي الآخر الذي لا نهاية له، بل لا هوية له. ويسبب هذه الغيرية يفتح النص على الاختلاف افتتاحاً يتجلّى فيضاً في المعنى. والمعنى يفيف بقدر ما يستعصي، أي بقدر ما يغيب الآخر ولا يحضر. فالقاض هنا ليس إذن تعبيراً عن الامتلاء، بل هو، على الضد، دلالة على النسيان، نسيان الوجود على المستوى الأونطولوجي، ونسيان المجاز الذي يتحكم بالتصورات على المستوى المعرفي. وهذا النسيان يجعل العلم بالشيء مبنياً دوماً لوجوده. وإذا كان ديكارت قد قال: أنا أفكّر إذن أنا موجود، فإن جاك لاكان قد عارضه بالقول: أنا أفكّر حيث لا أوجّد وأوجّد حيث لا أفكّر<sup>(19)</sup>. هناك إذن فجوة بين الوجود والتفكير، مردها إلى الهوة التي تقوم في الأصل بين الوجود والموجود، أي إلى نسيان الموجود للوجود، تعني نسيان الإنسان لوجوده، على ما يذهب إليه هيذر. وهذه الهوة هي التي تجعل للأمنافر فيه سلطة على الفكر، أي هي الأصل في قيام مسافة بين ما يقوله القول وما لا يقوله؛ وهي التي تعطي للمجاز سلطته، وتجعل الوهم حاكماً على العقل، كما رأى ابن عربى. والقراءة الجديرة ليست هي التي تقول ما أراد القول قوله، بل تقول، بالأحرى، ما لم يقله القول، أو ما لم يرد قوله، أو ما كان ممتنعاً قوله. ولهذا، فالقراءة، بهذا المعنى، تتبع تجدد القول، أي قراءة ما لم يقرأه المؤلف. وهذا معنى قولهم إن النص ينطوي على فراغات، وإنه كُوٌنَ من المتأهّلات. وهكذا يبني النص على الغياب والنسيان، لا على الحضور والتذكر، والغياب هو غياب الجسد والدال، وهو المحقّيقتان اللتان لا ينفك عنهما وجود الإنسان.

فالنص يقول الجسد على نحو يحجبه ويطمس حقيقته، كما هو يحجب حقيقة الدال ويستتر على دوره. ذلك أن القول إذ يميّز بين الظاهر والباطن، أو بين السطح والعمق، أو بين الأصل والفرع، أو بين الذاتي والعرض، أو بين الروحاني والجسماني، إنما يحجب حقيقة كون الباطن هو أشكال ظهوره، والعمق فعل سطوحه، والذاتي جملة أعراضه، والأصل شجرة فروعه وتشعباته، كما يحجب حقيقة كون الروحاني هو ملامع

(18) راجع: مقالة، د. عبد العزيز بن عرفة، التفكير الاختلاف المرجأ، المصدر السابق.

(19) راجع، بصفد مقوله لاكان: د. ركريا إبراهيم، مشكلة البنية، دار مصر للطاعة، الفصل الخامس، ص 178.

الجسد وجوارحه، أو طيائنه وقويه. والمحجب هنا لا يلتجأ إليه المؤلف، عمداً، لسبب من الأسباب التي نفحصناها من قبل. ولكنه ليس أيضاً حَجْباً يتم، من دون قصد المؤلف، بسبب مضمون ايديولوجية تسرب إلى النص، ويقتصر تأثيرها على تغليف الحقيقة بقشرة خارجية، أو على جعل ما ليس بحقيقي يتعلّق بال حقيقي تعلّقاً من خارج، كما تلخص المعادن الخسيسة بالجوهر الثمينة، وعلى نحو ما قرأ التوسيير أعمال ماركس الأولى. فالتراثات الایديولوجية ليست عارضة في النص، ولا هي تقوم خارج حقيقة يُراد غربلتها من الأنخطاء أو تعريتها من الأوهام أو تخلصها من الشوائب، بل هي تؤثّر في نسج النص، وتشكل شرطه الداخلي أو البنوي. ذلك أن ما لا تراه الرؤية لا يقع خارج حقلها، بل يشكل جزءها الداخل فيها كما يؤكد ذلك التوسيير. وبتعبير آخر، ليس الخطأ والوهم والضلالة مجرد «غشاوة» على العين والبصرة، بحسب استعارة العلماء العرب القدماء، وإنما هو حَجْب يقتضيه النسيان الذي يسم الوجود الإنساني، وتملئه بنية الحقيقة بالذات. من هنا يمارس بعضهم ضرباً من القراءة يرمي من وراءه إلى تفكك النص، ويركز الاهتمام فيه على كشف الطرق التي يمارس بها النص خداعه، بما ينكره ويستبعده، أو يحجبه ويطمسه، أو يحرقه ويزيفه... وتمثل الخديعة في أن النص يَدْعِي كشف الحقيقة في الوقت الذي يمارس فيه حجبه. إنها تتمّلّ هنا في الاعتقاد بأن ثمة حقيقة تتبع من دون شروطها، أي من دون النص نفسه ومن دون الجسد.

فالنص إذ ينصُّ على المعنى الجوهرى الأصلى، وإذ يَدْعِي قول الحقيقة المجردة، إنما يتناسى حقيقته هو، أي قسطه في إنتاج الحقيقة، كما يتناسى أثر الرغبة في تشكيل المعنى. إنه يتناسى أن الحقيقة تتوقف على انماط الكلام وتشكيلات الخطاب. ويتناسى أن المعنى هو تأرُّل يُنَصَّبُ الإنسان بواسطته ذاته مصدراً للمعرفة، ومولداً للدلالة. والذات ليست مجرد حضور خالص لأنّا مفكّر متعال، يحضر للذاته، ويستحضر المعاني البكر والحقائق الأزلية الجوهرية، بل الذات هي أيضاً آلة راغبة، وإرادة قوية، ومنظور سلطوي استراتيجي. ولهذا لا ينفك التأويل عن تشبيه ووهم إنساني انتروبيولوجي. فالذات العارفة العانية، إذ تحضر وتستحضر، أي تعني وتعرف، إنما تخليع معنى على ما لا معنى له، وتشبّه فيما تتصوره، وتخالل فيما تهواه؛ وهي تقوم بصرف الكلام وحرفة، فتفاضل بين الدلالات، وترجح المرجوحات. وإنّ، فعلى القراءة أن تكشف عن شروط إنتاج الحقيقة والمعنى، أي عن القواعد التي يتم بموجبها تشكيل الخطاب، وعن أنماط الوهم التي لا

تنفك عنها الأقواب. والقارئ لا ينفك بذلك عن معنى أصلي، أو يسعى لجلاء معنى خفي، وإنما يفكُّر في أشكال تستر الوجود وأنماط اختفائه. إنه لا يكشف عما يمكن خلف النص أو في قاعه، وإنما يتسلل إلى فجوات الخطاب، ويقرأ في لا معناه وفراغاته.

\* \* \*

ولأن النص فضاء مثقوب، ومساحة مفتوحة، فإن قراءته تتبع لقارئه الولوج إلى عالمه، والتجريب في حقله، والتزهُّد بين منبرجاته، والتعزُّف إلى تضاريسه، و اختيار موقع ما على خارطته. وإذا كان النص يحتمل أكثر من قراءة، فلنكل قراءة منطقة تفوذه داخل النص، ولكل قارئ استراتيجيته الخاصة من وراء قراءته. فالقراءة تسمح بالاجتياز والارتحال والافتراض.

ولا يعني ذلك أن ليس للنص هويته ووحدته. نعم إن النص واحد، ولكنه واحد من حيث انسابه إلى مؤلفه؛ وهو أيضاً، وخاصة، واحد بصورته الصوتية أو الكتابية<sup>(\*)</sup>، أي من حيث كونه أصواتاً مسموعة وكلمات مرئية. إنه واحد من حيث كونه شريطاً من الكلمات، يتم تسجيله على أوراق، تُجمع بين دفتري كتاب، يمكن وضعه في خزانة للكتب. ولكن لو نظرنا إلى النص من حيث علاقته بقارئه، فلنجد سوى الاختلاف والبعد. إذ لا تطابق بين قراءة وأخرى للذات النص كما هو محقق عند من ينظر وبتفصيل. ولهذا، لا يتذكر النص المقرؤ، أي لا يُشرح ولا يُفسَّر إلا كاختلاف. من هذه الزاوية، ينبغي النظر إلى النصوص، أي من حيث اختلافها وتعارضها، لا من حيث تماثلها وتكرارها. فلا معنى للقول بوحدة نص من النصوص لأنَّ على المستوى العربي التسجيلي، أو على المستوى الصوتي الفونولوجي. وأما من حيث المعنى فلا نص واحداً بدأه، إذ كل نص يختلف عن نفسه، أي عن معناه بحسب عقول القراء. ولننقل إن النص متماثل في الأعيان، مختلف في الأذهان، إذا شئنا استعمال مصطلحات المنطقة. وهو يتكرر فقط على المستوى العياني إذ بالإمكان إيجاد نسخ مماثلة عنه إلى ما لا نهاية، أمَّا على المستوى الذهني والمفهومي، فالنص لا يتكرر، بل يختلف مع كل قراءة. إذ كل قراءة جديرة يتعرّض لها هي ناسخة له، لا نسخة طبق الأصل عنه، بما يعنيه النسخ من التبديل والتغيير. ولو أخذنا، على سبيل المثال، نصاً من نصوص أفلاطون، ولكن

(\*) نسبة إلى الكتابة، بما هي تدوين خطى أو رصف طباعي.

«الجمهورية»، أمكننا القول إن هذا النص ليس واحداً إلا من حيث كونه هذا الشريط المؤلف من تعاقب الكلمات والجمل والفقرات والفصول؛ وهذه الكتلة المادية التي تشكل كتاباً يحمل عنوانه واسم مؤلفه. أما من حيث مضامينه المعرفية، فهوئه ليست سوى القراءات التي نشأت حوله، وهي أيضاً كل قراءة له ممكنة أو محتملة. وهذا الأمر ينطبق على النص القرائي بامتياز. فإن هذا النص ليس واحداً إلا على المستوى الحرفي الطباعي، وعلى المستوى الصوتي الفونولوجي. وحتى على هذا المستوى الأخير فالقرآن ليس واحداً تماماً، إذ قرئ قراءات سبعاً كما أصاحها علماء التفسير. وأما على المستوى الدلالي، فالنص ليس سوى اختلافه. إذ هو، بهذا الاعتبار، لا يقرأ إلا على نحو مختلف، ولا يوجد إلا تحويله ونسخه، إذا جاز القول، إذ لا تطابق بينه وبين أي من قراءاته، ولأن كل تفسير له يؤول في نهاية المطاف إلى القيام مقامه. فنسبة قراءاته إليه، كنسبة الكلام إلى اللغة. فكما أن اللغة واحدة والكلام كثير ومختلف، كذلك القرآن واحد، ولكن التفاسير كثيرة و مختلفة. وأيضاً فإن هذه النسبة هي كنسبة الفرع إلى الأصل. فالفرع، وإن انتسب إلى الأصل، فهناك إمكانٌ واحتمال لأن يصير الفرع أصلاً. ومجمل القرآن، فهوئه النص القرائي هي محصلة تفاسيره وتأويلاته؛ وهي مجموعة علاقاته بقراءاته ونسبته إليهم. والتنسب كثيرة، والتأويلات لا تتفق عند حد. فالقرآن نص ينص على التأويل ويتحمل التأويل ولا تكتنه معانٍ إلا بالتأويل. وتأويله ترجيح ومقاضلة. وكل قراءة هي وجه من وجوه الكلام، ومستوى من مستويات الدلالة. فليس الكلام مسقاً فيه على وجه واحد، وباعتبار واحد، أو على مستوى واحد، وإنما هو كلام يتسع اتساعاً يجعل الشخص الواحد يقرأ عند كل ثلاثة قراءة مختلفة، كما لاحظ ذلك «ابن عربي». فهو ليس إذن واحداً، إلا إذا قصد بذلك تلك الأسطر المتتابعة المسجلة بين دفني كتاب، يحرص كل مسلم على اقتناه أجمل النسخ منه وأكثرها إتقاناً وزخرفة. ولا يعني ذلك أن لا هوية له، بل المقصود أن هويته ليست مجرد تكرار أو تطابق، إذ ذلك لا يعني سوى الفراغ. فذات شيء ووحدته، لا معنى لها، إلا بتجليلهما، من خلال المتعدد والمختلف، والعرض والأثر. كذلك النصوص المقدسة الأخرى، هوية كل منها اختلفها، فهذا هو شأن الانجيل والتوراة، يصبح عليهما ما يصبح على القرآن. وإذا كان القرآن قد وصف قديماً، عند أهل الإسلام بكونه «حِمَالُ أُوجَهٍ»، وبأنه كلام «يتسع»، فقد وصف بعض الغربيين<sup>(20)</sup> الإنجليل بأنه «كريش الطاوروس البراق» لتعدد قراءاته واختلاف تفاسيره.

(20) هذا تشبيه ينسبه خورخي لويس إلى الحلواني الإيرلندي سكوت أريجين، راجع مقالة: خورخي لويس =

هكذا ليس النص واحداً إلا قبل قراءته ويعزل عنها، فإذا قرأ يصير إلى اختلافه وتعديله، ومضاعفته ونسخه.

\* \* \*

وإذا كانت أحادية المعنى هي خداع على المستوى المعرفي، فإن مآلها الاستبداد السياسي والاضطهاد الديني والارهاب العقائدي أو الفكرى، كما يشهد على ذلك تاريخ الأديان والآيديولوجيات قديماً وحديثاً، وكما يقرأ النصوص أهل العقائد والمذاهب والباحثون عن الأصول، من النص الديني، الانجلي أو القرآني، حتى النص الماركسي. فالتعامل مع النصوص بوصفها مساحة مفتوحة، ونظاماً مغلقاً على ذاته، وجَد ترجمته في الأنظمة الكليانية التوتاليتية، وذلك حيث يتماهى الكل مع الواحد الأحد، ويُطغى الجمعي على الفردي، ويسعى إلى إزالة كل أشكال الاختلاف والتعارض. فالكليانية هي الوجه الآخر لأحادية المعنى. وأحادية المعنى تعنى حقاً امبرياليته. من هنا، فإن قراءة النصوص قراءة أحاديد، تبحث عن معنى وحيد هو المعنى الأصلي الذي يحتمله الكلام، والذي ينبغي العثور عليه والتماهي معه وتجسيده، قد وجدت ترجمتها في الحروب الدينية والفنون المذهبية والتصفيات العقائدية، وذلك حيث يعتقد كل مذهب بأنه الأكثر تطابقاً مع حرافية النص، والأقرب إلى روحيته واكتنام معناه الأصلي، وينظر وبالتالي إلى الاختلاف بوصفه بدعة وضلالة، أو هرطقة وتحريفاً. والحق، أن ثمة علاقة وثيقة بين أحادية المعنى والبحث عن الأصول، بين امبريالية المعنى والموقف الأصولي. فالالأصولية تقوم على القول بوجود أصل يتماهى مع نفسه، أي أصل يمكن التماهي معه وتكراره وتجسيده في هنا والآن. ولكن الأصل كالمعنى، هو محصلة ونتاج، وهو بنية ونسق، أي أنه يتحدد بتاريخه وصيرواته، وبنسبته وصلاحته. الأصل، هو ترميم وتراكم، وهو اختلاط وامتزاج؛ فلا وجود إذن للأصل نقى، ولا أصل من دون تاريخ. ولذا، فالأصل لا يتكرر بل يُضاعف ويُستعاد، بتباينه واختلافه. وإذا كان المعنى يختلف ويتعدد، فالأصل يتغير ويتشتت. والنص الأصلي ليس وحدة تامة، ولا هو هوية صافية، وإنما هو جسد تتقدّم تضاريسه وتحتفل مواقعه. وإذا كان كل قارئ يختار موقعاً ما على خارطة النص، فالأسولي يعسكر وراء النص، ويتحذّه متراساً ليشنُّ الحرب على الآخر. وإذا كانت كل قراءة للنص

---

= بورخيس، الشعر، ترجمة عبد النبي خرعل، مجلة العرب والفكر العالمي، العدد 1، المصدر السابق، ص 117.

تقوم بتدككك وحدته وإعادة تشكيله وصوغه بل نسخه بمعنى من المعاني، فالأصولي، أي الباحث عن الأصل، والساubi إلى التماهي معه، يقوم بشتت الأصل والحلول مكانه. وهنا يمكن مازفة. إنه يدعى استعادة الأصل أي التماهي معه، في حين أنه يعمل على نسخه؛ ويزعم أن الأصل بدء لا تاريخ له، في حين أنه يسعى إلى تجسيده في التاريخ، وشهوده في الهنا والآن. وإذا كان الخطاب يخدع، فخداعة الخطاب الأصولي أنه، بتزويده إلى الأصل، يتزد إلى أن يصير هو الأصل؛ ولذا، فالقراءة الأصولية<sup>(\*)</sup> تبني على وهم مزدوج، وجده الأول أن ثمة أصلًا لا بداية له، ووجهه الثاني تطابق الفرع والأصل.

(\*) يتبين أن نوضح هنا أن الأصولية، بهذا المعنى، تختلف كلياً عن علم الأصول، سواء عند أهل الإسلام قديماً أو عند الغربيين المحدثين. فعلم الأصول، إنْ قُصد به أصول العقيدة، هو علم استنباط الأحكام الشرعية من أدلة اليقينية؛ وإنْ قُصد به أصول الدين، فهو علم غرضه الدفاع عن العقيدة الإسلامية بالأدلة المقلية، ومحاوله تأسيسها على أسس نظرية برهانية. وأما علم الأصول كما فهمه نيشه، فهو يبحث عن كيّمية تكونُ الأشياء، وهو في حقيقته نيش للأسس وتشتت للأصول أكثر مما هو بحث عن الأصل. وأما الأصولية، بالمعنى الذي تشير إليه، فهي ليست علمًا، ولا هي منهج في البحث، وإنما هي شبه دعوة دينية، و موقف ايديولوجي، ومشروع سياسي. ولنقل بالآخر إنها نزعة قد تتجلّى في نمذج ثقافي أو في نظام كلياني، ولكن قوامها الاعتقاد بالتطابق مع الذات، والتماهي مع أصل مفترض، والبحث عن أصلية معقودة. وبهذا المعنى لا يعرى أحد من أصوليته، لأنه لا يحلو أحدياً من التماهي مع ذات له مرعومة، أو الحنين إلى بداية أولى، أو العسكرية وراء فكرة أو بضم من النصوص. فالأصولية نزعة تسكتنا كما تسكتنا الشهوة إلى السلطة. إنها إذن شكل يستبطنه الفكر من بين أشكال أخرى أبرزها: الدغمائية، والإنسانية، والسلطوية ولهذا، فالنقد لا يتناول هنا هذه الجماعة أو تلك، إذ مثل هذا النقد لا يعدو كونه نقداً ظاهرياً، وإنما يتناول خطاباتنا جميعاً، بل هو نقد الذات. وهذا ما نستخلصه من الدرس الصوفي العرفاني.

## **أولاً: إشكالية الاختلاف**

ما أصل الاختلاف في الإسلام وجدره؟ وما حقيقته وماهيته؟ وما معناه ودلالته؟ قبل التصدي لهذه الأسئلة لا بد من الاشارة إلى أنها نحو في هذه الدراسة إلى الانفتاح على المختلف ومحاولة التفكير فيه والسعى إلى قول حقيقته. وقول الاختلاف يعني أولاً أن المختلف لا يكت بلغة الذاتي. لأن عقل المختلف أو قوله شرطه الخروج من الذات وعليها، أي قبول الآخر والاعتراف به، وإن الحديث عن معقوليه والأقوار مشروعية موقفه وهو يعني ثانياً وبالتالي أن لا وجود لاختلاف مطلق، وبالتالي لا وجود ل מהية مطلقة.

فالاختلاف المطلق هو احتلاف الماهية. وذلك لأن الاختلاف المطلق هو احتلاف عن الاختلاف. «وما يختلف عن الاختلاف هو الهوية» كما بين هيل<sup>(١)</sup>. فالهوية لا تفك إذاً عن المغایرة ولا يتغير المثل من دون المختلف. بل كل مثل هو ذاته وغيره في آن. كل مثل هو واحد ومنقسم هكذا يتسلل الاختلاف إلى مملكة الذات وتتصبّع المغایرة مقوماً من مقومات الهوية ويقيع الآخر في صميم الآنا.

ولذلك فإن عقل الاختلاف وقوله يعنيان من جهة ثانية أن الآخر هو قدرنا وهو سطربنا. إنه قدرنا، لأن الآنا تبني أصلًاً بالعلاقة مع العالم، والوعي بالذات يمر بالآخر، والشعور بالهوية يبرز في مواجهة العبر. وهو سطربنا، لأننا لا نفك نقسم على أنفسنا،

(١) يقول هيل في «علم الطقط». «من المهم تصوّر حورهية النظر إلى الاختلاف المطلق بوصفه احتلافاً سليماً والاختلاف في ذاته هو الاختلاف الذي يرجع إلى نفسه وهو أيضاً ضيقه الخاص، أي الذي المتعلق بذاته وليس بأخر ولكن ما يختلف عن الاختلاف هو الهوية وإن الاختلاف يكون ذاته والهوية معاً» اقتبس الصن من كتاب جاك دريدا، الكتابة والاختلاف، مشورات سوي، بوان، 1979، ص 227.

فتغير ذواتنا وتتماهى مع الغير ضرباً من المماهاة. والمماهاة مع الغير تعني أن ننظر فيه إلى ذواتنا، فنكتشف بعداً من أبعادنا المجهولة ونعرف إلى وجه من وجوهنا الباطنة. والحق إن مثل هذه النظرة إلى مسألة الاختلاف لا تعد تعارضأً أو خلُقاً بالمعنى الذي يفهمه المناطقة، بقدر ما هي افتتاح العقل على الوجود وقول الكيونة بكل شروطها وأبعادها ومستوياتها ومختلف صورها وأنماطها وأحوالها. فالوجود هو أصل التشابه والتباين وسبب الجمع والفرق، لأنه إذا كان الوجود واحداً حسبما يفهمه أصحاب وحدة الوجود «في الواحد تجتمع الأشياء وبه تفرق» كما يقول ابن عربي<sup>(2)</sup>.

وإذا كانت مشكلة الهوية، بما هي توكيده على التمايز عن الآخر وبما هي مطالبة بحق الاختلاف، تطيب عصرنا الحالي، فإن الاختلاف إشكالية تطرح نفسها على كل ثقافة، وهو واقع يخترق كل اجتماع بشري. إذ لا مجتمع يخلو في الأصل من تنوع وتعدد. ولا أمة تعرى من انقسام وفرقة. ولا اعتقاد يبرأ من شك ومخالفته. ففي البدء كان الاختلاف والتفاوت. وعندما نقول في البدء تعني أن الطبيعة ذاتها هي التي تملّي الفرق والاختلاف. وأما التمايز والاختلاف والتوحد فكل ذلك هو من صناعة العقل وثمرة الفقاوة ونتائج المفهوم. فالثقافة هي مشروع يرمي إلى ضبط البشر وجمعهم وتوحيدهم. إنها قاعدة تقنن الحاجة ومعيار يضبط الرغبة ومبدأ ينظم السلوك ويرتب الأفعال والغايات. والقاعدة تشمل ومعيار يوحد والمبدأ أو السبب هو ما به تعقل الأمور. بيد أن الثقافة إذ تكسب جماعة انسانية هويتها فهي تعمل في الوقت نفسه على الاختلاف، بمعنى أنها تسعى إلى التأليف بين المختلف. ومن هنا كانت الثقافة صناعة الحياة. وصناعة الحياة تعني ضبط الطبيعة واحتراعها من أجل مضاعفتها. وهكذا، فالاختلاف طبيعي والاختلاف ثقافي. الاختلاف عياني ومشهود، والاختلاف معقول وغائب. الأول وحشى بدوي أو هامشي فردانى، والثانى أنسى حضري أو مركزي جمعي. وإذا كانت الطبيعة تولد المختلف كما تولد الشبيه فإن قدر البشر أن يرأبوا الصدع الذي يخترق اجتماعهم وأن يلاموا التعارض الذي يسم وجودهم وأن يتقبلوا تلك المفارقة التي تحضر عميقاً في كيانهم. إذن محظى عليهم أن يختلفوا ويتألفوا، أن ينقسموا ويتوحدوا. ولعل خصوصية كل ثقافة، أي هويتها، تقوم على طريقة عقلها للمختلف وتوحيدها للمتعدد وإدارتها للمنتقسم.

(2) يقول ابن عربي في كتاب التحليلات (61) : «إذا تعرقت الأشياء تمايزت ولا تمايز إلا بمحارتها وخاصية كل شيء أحديته. في الواحد تجتمع الأشياء وبه تفرق»، راجع رسائل ابن العربي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، كتاب التجليات ، ص 32.

هذا على مستوى التأمل أو التنظير ولو حاولنا قراءة اركيولوجية للاختلاف لتبيّن لنا أن الاختلاف هو الأصل والمبتدىء. ولو عدنا إلى الفكر الأسطوري والمأثور الديني لوجدنا أن الشبهة، بما هي تساؤل واعتراض ومخالفة، كانت محركاً للتاريخ البشري ومفتاحاً للتطور، كما تمثل ذلك في اعتراض إيليس<sup>(3)</sup> على خالقه ومحافته له تحكمه العقل وعصيائه الأمر؛ ولقد سرت تلك الشبهة إلى آدم وذراته من بعده وكانت سبباً لهبوطه إلى الأرض، فكانت إذن بذء العالم ومنطلق الاجتماع والعمران وبداية العقل. كذلك كانت البدايات عند معظم الأمم فإن محافلة ديوبيوس<sup>(4)</sup>، سارق النار، لأبولون تمثل «افتتاح التاريخ» ورمز التحول والتطور بالنسبة إلى البداية اليونانية. وهذا ما يقال أيضاً بشأن البداية الإسلامية، فإن أول شبهة وقعت في الإسلام تمثلت في تساؤل البعض «عما منعوا من الخوض فيه»<sup>(5)</sup> فاستكروا على الأمر بقياس العقل. ثم كررت الاعتراضات وانتشرت الشبهات واسعـت الاختلافـات. وإذا كانت الاعتراضات مثل «البنور» والشبهات مثل «الزروع» بحسب تعابير الشهـرستـاني، فإن إعادة قراءة المـأثور الـديـني تكشف لنا أن المعارضة متصلة في بيـانـوـانـ وأنـ المـخـالـفةـ مـغـرـوسـةـ فيـ كـيـونـتـهـمـ. والـسـعـيـ إـلـىـ كـاتـبـةـ المـخـلـفـ تـتـطلـبـ تـحرـيرـهـ مـنـ قـبـضـةـ المـمـاثـلـ، أيـ مـنـ مـعـرـفـةـ وـسـلـطـانـهـ فـيـ آـنـ. إـذـ كـلـ مـعـرـفـةـ بـالـآـخـرـ تـتـجـزـجـ ضـرـبـاـ مـنـ السـلـطـةـ عـلـيـهـ، أيـ تـخـضـعـهـ وـتـشـيـهـ. وـيـعـنـيـ أـوـضـعـ إـنـ كـاتـبـةـ المـخـلـفـ تـقـضـيـ الـظـرـ إـلـيـهـ بـوـصـفـهـ أـزـمـةـ الـذـاتـ وـمـشـكـلـةـ الـهـرـةـ، مـاـ دـامـتـ الـهـرـةـ لـاـ تـدـرـكـ إـلـاـ بـالـتـعـارـضـ مـعـ الـآـخـرـ، بلـ مـاـ دـامـتـ الـهـرـةـ هـيـ مـاـ يـتـعـارـضـ مـعـ ذـاـتـهـ وـيـنـقـسـمـ عـلـىـ نـفـسـهـ. هـكـذـاـ فـالـآـخـرـ هـوـ أـزـمـتـنـاـ الـذـاتـيـةـ، أيـ أـرـمـةـ أـنـ نـكـونـ مـخـلـفـينـ. وـلـاـ جـالـ لـاستـبعـادـهـ أـوـ نـفـيـهـ. وـالـآـخـرـ الـأـنـفـتـاحـ عـلـيـهـ وـالـوـقـوفـ عـلـىـ حـقـيقـتـهـ وـتـقـبـلـ صـورـتـهـ، أيـ كـانـتـ اـسـمـاءـ وـأـصـافـهـ، وـسـوـاءـ أـكـانـ غـرـيـباـ أـمـ مـبـتـدـعاـ أـمـ فـاسـقاـ أـمـ جـاحـداـ ضـلـالـاـ، وـسـوـاءـ كـانـ اـمـرـأـ أـمـ طـفـلـاـ أـمـ جـنـوـنـاـ. فـالـبـلـدـعـةـ وـالـضـلـالـةـ وـالـشـرـكـ وـالـفـسـقـ وـالـجـحـودـ هـيـ أـزـمـةـ الـرـجـالـ وـالـعـقـلـاءـ وـالـرـاشـدـينـ وـذـوـيـ الـسـرـةـ، تـامـاـ كـمـاـ أـنـ الـجـنـونـ وـالـطـفـولـةـ وـالـأـنـوـثـةـ هـيـ أـزـمـةـ الـرـجـالـ وـالـعـقـلـاءـ وـالـرـاشـدـينـ وـذـوـيـ الـسـرـةـ، وـكـمـاـ أـنـ التـوـحـشـ هـوـ أـزـمـةـ الـتـمـدنـ.

بعد هذه المقدمات النظرية التي أثـرـناـ خـالـلـهاـ أـشـكـالـةـ الـاـخـتـلـافـ وأـشـرـنـاـ إـلـىـ أـصـلهـ

(3) راجع، الشـهـرـسـتـانـيـ، الـمـلـلـ وـالـنـجـلـ، الـجزـءـ الـأـوـلـ، تـحـقـيقـ مـحـمـدـ سـيدـ كـيـلـاـيـ، شـرـكـةـ مـطـعـةـ مـصـطـفىـ الـبـاـيـ الـحـلـيـ وـأـوـلـادـ بـمـصـرـ، 1961، صـ 16-17.

(4) انـطـرـ جـاكـ درـيدـاـ، المـصـدرـ السـابـقـ، صـ 47.

(5) رـجـعـ الشـهـرـسـتـانـيـ، المـصـدرـ السـابـقـ، صـ 21

و甄ده، فلننتقل إلى معالجة ما نحن بصدده ونعي به مشكلة الاختلاف في الإسلام. ولا ندعى أننا سنكتب في هذه الدراسة مقال الاختلاف الذي لم يكتب بعد، وإنما نحاول القاء الضوء على هذه المشكلة بالبحث عن أصل الاختلاف في الاجتماع الإسلامي وتحليل مفهومه في النص والخطاب وبيان كيفية النظر إلى المختلف والتعامل معه على صعيد المؤسسة وفي الممارسة، فنبتديء ببحث الخلاف في الخلافة والسياسة، ومن ثم نقوم بالفحص عن الاختلاف في مختلف فروع الثقافة الإسلامية من تفسير وفقه وكلام وفلسفة وتتصوف، مختتمين بذلك بالتعرف إلى رؤية القرآن نفسه للاختلاف، على أن نخلص في الجزء الأخير من البحث إلى الحديث عن واقع الاختلاف الذي تشهده المجتمعات العربية الإسلامية اليوم وعن «حق الاختلاف»، فلعل الاعتراف بحق الآخر في أن يكون مختلفاً هو الطريق إلى الوحدة والاختلاف.

## ثانياً: الاختلاف في الإسلام

### 1- الخلاف السياسي

لشن كانت مسألة الاختلاف إشكالية كل اجتماع، فإن هذه المسألة تعدّ من أبرز بل من أخطر المسائل التي واجهت وواجه العقل العربي والإسلامي. ولو حاولنا الانطلاق من البداية الإسلامية، لا مما قبلها، بالرغم من أن هذه البداية لا تفصل عن البداية العربية الجاهلية، وإن كانت تنتقطع عنها شرعاً ومعقداً، لوجدنا أن الخلاف هو خاصية الاجتماع العربي الإسلامي، إن لم يقل دائرة المزن الذي لا يبرأ منه. فمنذ وفاة الرسول «ذر الخلاف قرن»<sup>(6)</sup> بين اتباعه وصحابته، فدبّ النزاع ووقعت الفتنة والحروب، وحدث الانشقاق الذي ما انفك العقل الإسلامي يستعيده ويعيد انتاجه بصورة أو بأخرى. ولا شك أن أعظم خلاف وقع في أمّة العرب ومن ثم في عمّلة الإسلامية هو الخلاف في الإمامة، أي في الخلافة، «إذ ما سُل سيف في الإسلام عل قاعدة دينية مثل ما سُل على الإمامة في كل زمان»، كما لاحظ ذلك مؤلف «الممل والنحل»<sup>(7)</sup>. ولا عجب، فإن الخلافة تجمع بين الدين والسياسة وهما الأصولان اللذان ينبع منها كل خلاف. وبالفعل، فإن الإمامة، بما هي خلاة النبوة، تشتمل على الوجهين

(6) من المعید الاطلاع على كتاب طه حابر فیاض العلوی، أدب الاختلاف في الإسلام، رئاسة المحاكم الشرعية بدولة قطر 1405 هـ

(7) راجع المثل والنحل، المصدر السابق، ص 24

الديني والسياسي، وهم وجهان لا ينفصمان. ذلك أن السياسة لا تستمد مشروعيتها من ذاتها فقط، أي من محض القوة ونقاء العصبية. نعم إن السياسة ترتكز على العصبية وتتوسل القوة وتلجم إلى الغلبة، ولكن ينبغي مع ذلك أن يكون لها مسوغها الشرعي، إن لم نقل مبررها العقلي. والمشرعية تُستمد من الشرع الديني. فلا القوة ولا العقل أيضاً كافيان بذاتهما لكي يمنحان السلطان شرعيته. إذلا بد دوماً من الاختكام إلى النص. وهذا ما يمنع المسألة السياسية في الإسلام خصوصيتها على نحو خاص، إذ كل خلاف سياسي له طابعه الديني والعقائدي. ولذا، كان الخلاف حول الامامة والرئاسة في الوقت نفسه، خلافاً شرعياً، أي خلافاً حول أصل من أصول الدين. ولذا، شكلت الأحزاب السياسية بواء المذاهب الفقهية والفرق الكلامية. هكذا، وقع الخلاف منذ البدء حول هوية الخلية، أي طرح السؤال الرئيسي : من يقبض على الأمر ويضع الحد بعد وفاة الرسول ؟ فاختلفت الآراء حول هذا الأصل. وكانت الخلافة مصدر الاختلاف وأصل الاشتقاق. والحق أن بين الخلافة والاختلاف آخرة لغوية. إذ تشتق هذه المفردات من الجذر نفسه. فالخلية من «خلاف». وخلف مرادف «اختلاف»<sup>(8)</sup> إذ الخلف «بديل». وكل بديل مختلف لا محالة. والاختلاف قد يفضي إلى الخلاف والنزاع. هكذا، كانت الخلافة منشأ الاختلاف وبداية المغایرة وأصل الخلاف. وإذا كانت مسألة البوة قد حسمت وبُتُّ أمرها بعدها صلَّقَ القوم بما آتى به الرسول فصيَّقت عندهم النبوة وصحَّت الشريعة وثبتت المعجزة ولم يعد ثمة مجال للجدال في ذلك أو جعله وإنكاره، فإن مسألة الخلافة لم تكن قابلة للحسْم ولا مجال للقول الفصل فيها. بل كانت على الدوام مثاراً للجدال والنزاع. ذلك أنه بعد وفاة المؤسس لا يمكن لأحد أن يحل محله، لأنه لا أحد يملك الشخصية التي كان يملكتها، فلانِي بعده. ولا يمكن لأحد أن يدعي النبوة أو يوهם الناس بأنه من يُوحى إليه. وإذا لم يكن أحد من الناس يملك تلك الشخصية التي هي النبوة، فالكل بعدها متساوون في الافتقار إليها، ولا يمكن لواحد من الناس أن يتماهي معها أياً كانت عناصر الاستمرار وصور التماثل ووجوه الشبه. إن الخلية هي في جوهرها اختلاف عن النبوة أي تجسيد للمغایرة وتحقيق للاختلاف. من هنا فالتماهي معها هو تأول للنص والقيام مقامها يحتاج إلى نظر بالعقل واستبطاط بالتفكير.

## 2 - اختلاف التفاسير والقراءات

ولعل ما أسمهم في جعل الخلية كذلك، أي جعلها مصدر الاختلاف والاشتقاق،

<sup>(8)</sup> راجع مادة «خلاف» في لسان العرب لأن مطمور.

إنما هو سبب زائد يعود إلى طبيعة الكتاب وأصل يختص بالملة الإسلامية ذاتها. فإن كان الاختلاف يخترق جميع الأمم والملل المعروفة، فإن للاختلاف الذي وقع في الملة الإسلامية بنية الأصلية المستمدة من خصوصية النص القرآني والحدث البشري؛ ونعني بالخصوصية هنا ما منح النص القرآني إعجازه وما امتاز به على سائر النصوص. فالخطاب القرآني كلام تتسع معانيه وتتعدد وجوه الدلالة فيه. إنه كلام لا يمكن استقصاء معانيه أو حصر دلالاته<sup>(9)</sup>. ولا يمكن لأحد أن يقضى عليه أو يفوز بحقiqته. من هنا تأين التفاسير والتآويلات واختلاف الطرق والمذاهب وتعدد الفرق والمقالات. لا مراء في أن الإسلام، بما هو معتقد وشرع، عامل جمع وتوحيد. إنه دين توحيد كما قدم نفسه دائماً، وكما عقله أهله، وهو أمر ما فتئ علماء الملة يؤكدون عليه منذ البداية حتى اليوم، أي منذ المتكلمين الأوائل حتى «رسالة التوحيد» لمحمد عبد، فالكل مجتمعون على أن الإسلام يوحد ولا يفرق. وهو يوحد بين البشر حمياً، إذ القرآن هو خطاب لإنسان في كل زمان ومكان.

ولكن، بالرغم من الدعوة إلى التوحيد، باسم الله الواحد الأحد، المفارق الغائب، فإن الحديث القرآني هو نص بامتياز. والنص ينطوي على التعدد. إنه تعدي من حيث التعريف<sup>(10)</sup>. وكونه تعدياً لا يعني فقط انطوااه على تعدد المعانىقدر ما يعني أنه بنية أصلية للاختلاف، أي أنه يفتح الاختلاف والمغایرة بقدر ما يتفتح التشابه والمماهاة. إنه نص مفتوح واحتمال لا يتوقف على التأويل<sup>(11)</sup>. ولذا، فكل واحد يستعيد النص بقراءته له،

(9) هذا ما يذهب إليه الركشي وهو أحد علماء التفسير بل فلاسته إذا حاز القول. راجع البرهان في علوم القرآن، الجزء الأول، دار المعرفة، بيروت، من دون تاريخ ص 5 و 9.

(10) هذا ما يذهب إليه رولان بارت في تعريفه بين الآخر والنص وهو يقول: «النص (هي) تعدي». لا يعني هذا فحسب أنه ينطوي على معانٍ عدّة، وإنما أنه يتحقق تعدد المنسى داه. إنه تعدي لا يؤؤل إلى آية وحدة، راجع مقالته: «من الآخر الأدبي إلى النص»، ترجمة عبد السلام سعد العالى، مجلة الفكر العربي المعاصر، مركز الاتماء القومى عدد 38، ص 114

(11) إنما نتفق في قراءتنا للنص مع منهجه محمد أركون في قراءته للنص القرآني، كما تتحلى على نحو واضح في آخر كتابه المشورة في العربية، وأعني به كتابه تاريخية الفكر العربي الإسلامي. يرى أركون إلى النص بوصفه «حالة تأويلية»، لا يمكن لأى تفسير أو تأويل أن يخلقه أو يستمدّه شكل نهائى أو انتدكسي، راجع: محمد أركون، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، مشورات مركز =

إنما يكتب في الوقت نفسه احتلافه ويقول حقيقته ويفهم منه ما يجيزه عقله ويسمح به فهمه ويمليه ظرفه وشرطه . من هنا كانت العودة إليه ، لدى الحال في أي أمر من أمور الدين والدنيا ، لاستبطاط الدليل والعثور على الدلالة ، لا تفضي دوماً إلى الاتفاق والاختلاف ، إذ بإمكان أي واحد أن يعتر فيه على دلالته وإن بيبي أدلة لكي يدعم موقفه ويرد مقالته .

هكذا كانت قراءة الصن سبلاً إلى الاحلاف والتعدد . فانختلفت الآراء حوله وتفرقت الأهواء . والأخرى القول اختلاف الآراء لاختلاف الأهواء أي لاختلاف القائل والشعوب وتبني الأحزاب والفصائل وتعدد اللغات والثقافات والأعراق

وقد آلت الاختلاف إلى التباعد لأن الاختلاف مذلة إلى المجادلة والممارعة . والمنازعة تحمل على التعصب والتحزب ، وتورث العداوة والبغضاء . وكان تuschب كل واحد لفرقته يزداد مع الأيام وكان تتعززه لرأيه ومذهبه يقوى بسبب التراumas . فتفرق الأهواء واستحکم العداء في النقوص وشلت الحروب بين الأحزاب ووقع الاقتتال البغيض في الأمة ، فقنت فرق وبقيت أخرى وتعمق الشرج بين الفرق الماقية وظهر التمايز . وكان كل فريق يعمل جاهداً لدعم موقفه ونصرة رأيه حجاجاً وتنطيراً أو تعيناً وتأصيلاً .

وما كان في البداية مسألة عملية أملأها الظرف أو قضية جرئية دار حولها جدال ، استحال قضية عامة أو أصلًا من أصول الدين أو مسألة نظرية . وبذلك اشتد تتمايز المذاهب وتبلور النظريات وتتضاع المقالات . وصار لكل فريق مذهب المخصوص في الشرع ومقالته المميزة في العقائد ، أي رؤيته الخاصة للأصول ، بل الملحوظ أن كل فريق كان يسعى ، سبب من التنازع والصراع ، على تأكيد هويته في مواجهة الفريق الآخر ، وكان يجتهد في اصطناع الفروقات التي تميزه عن سواه ، كالاختلاف في موعد الافتخار أو في كيفية الوقوف في الصلاة أو كيفية الرصوع . وكان الاختلاف يتسع ويتعمق ليشمل معظم الشؤون الدينية الكبيرة منها والصغرى وليطال مختلف جوانب الحياة ، وعندئذ تكون لكل فريق هويته الجرئية التي يعرف بها . وصار له وعيه الخاص وذاكرته المميزة وإرثه الداتي . وتجلى الاختلاف في الشعارات والطقوس ، وفي الأمكنة والرموز . وفي المراجع والأسماء وفي الأعلام والأشخاص . هكذا ، استحال الاختلاف السياسي احتلاً عقائدياً وانتهى

= الانماء القومي ، بيروت ، 1984 ، ص 145-147 . وكما قد ذهنا في ابحاثنا ومقالاتنا هذا المذهب راجع كتاب ، التأويل والحقيقة ، دار التحرير ، بيروت 1985 ، مقالة « المحار والحقيقة » وهي هذه المقالة يقف القارئ بشكل مفصل على وجهة نظرنا بهذا الخصوص

تمايزاً اجتماعياً وثقافياً. إذ شكلت كل فرقة حماعة أو طائفة بكل ما للكلمة من معنى. وانطلق كل واحد على نفسه، باغلاق المذاهب وحمود الفكر، فأتحد يكرر ذاته ويتألف مع حاله حتى تباعد الشقة بين القوم واستعدوا بعضهم بعضًا واتهما بعضهم بعضًا.

ثم ان الاختلاف عن الغير كان في الوقت نفسه اختلافاً عن الأصل ومتغيراً له. وبقدر ما باعد التعصب والتحزب بين فرقة وأخرى، باعد أيضاً بين كل فريق وبين الأصل ذاته. ذلك أن الواحد كان لا يرى من النص إلا ما يريد أن يراه. فوسع البعض ما ضاق منه وضيق البعض الآخر ما اتسع بالتأويل. فصار مجالاً لعدد القراءات واختلاف التأويلات. وبنىت على أساسه احكام متضاربة وبيانات عبه مذاهب متعارضة. واعتبر كل فريق أن طريقه اسلام ومذهبه أصح ونظرته أصدق، فممايل بين النص وبين فهمه له أي طابق بين ما فهمه واستبطنه من الأصل وبين الأصل ذاته فأحل بذلك خطابه محل الخطاب الإلهي. ويندا صار التاريخي بدليلاً عن المتعالي وقام الفرع مقام الأصل وأصبحت القراءات أولى من الكتاب المقدور. وهذا ضرب من ضروب النسخ.

### 3- الاختلاف في الفقه والكلام

هكذا ابتعد الكل عن الأصل. وصار مذهب كل واحد أي روایته وقياسه على الأصل هو المرجع والمقياس المعتمد في التصنيف والتقييم. فما اتفق معه قبل، وما خالف رُفض. من هنا لجأ كل فريق إلى استبعاد من خالقه بالرأي ورميه في دائرة المغایرة. والمغایرة تتفاوت. فقد تكون كفراً وزندقة أو ححوداً وشركاً، أو بدعة وضلالة أو نفاقاً وفسقاً. يعم أفر الكل نفسرب من الاختلاف في الاحكام والاجتهادات. فقالوا بأن «كل مجتهد مصيب في الحكم»<sup>(12)</sup>، بل قالوا بأن كل واحد مصيب في اجتهاده، وإن لم يكن مصيباً في حكمه، ذلك أنه إذا كان الحكم في كل حادثة لا بد أن يكون واحداً من حيث المبدأ، فإنه من المتعذر تعين المُصيب في الحكم لعلبة الطن في الاجتهاد. والاجتهاد مظنة الخلاف هكذا، بالامكان تصويب كل مجتهد في حكمه؛ ولا تناقض في ذلك، إذ المراد به أن كل مجتهد يصيب حكم الله في حق نفسه ومقلديه، وحكم الله أن يتبع «غالب ظنه» في كل واقعة يحكم فيها كما قال الغزالى<sup>(13)</sup>. وعندما يقول المجتهد بأنه

(12) يقدم الشهريستاني عرضاً موجزاً ولكن وافياً لمسألة الاختلاف في المروع والأصول راجع، الملل والحل، الجزء الأول المصدر السابق، ص 201 وما يليها

(13) للاطلاع على آراء أبي حامد الغزالى في مسألة الاختلاف والتي تستشهد بها هاما راجع كتابه: فضائح =

مصيب وإن خصمته محظى، فهو صادق إن كان يطن صدقة ولا يقطع بخطأ غيره. كذلك خصمته. فالاختلاف هنا هو إذن مقبول ومحظى به، بوصفه اختلافاً في الاحتجادات الفقهية والأحكام الشرعية، أي في المروع، وهي أمور «وضعية اصطلاحية» تختلف باختلاف الأنبياء والعصور والأمم، كما يُقر بذلك العراقي

ولنقل على نحو آخر، إن الفقهيات هي أمور مصلحية عملية، ولذا فهي ترتبط بالظروف والشروط، وتعلق بالارادة والرغبة، أي بالقوة والهوى؛ من هنا فهي تقبل الاختلاف والتغيير. فلا صير إذاً إذا اختلف فيها. وهذا ما يتقرر أصلاً في علم الأصول والعقائد أي في علم الكلام، وهو الذي تبني عليه الفروع أي الفقهيات والشرعيات. ففي علم الأصول، يقطع بـ«بطلان قول من يقطع بالخطأ في المجتهدات» أي في المروع كما قرر ذلك أبو حامد.

وأما الأصول ذاتها، وهي جملة المسائل المتعلقة بمبادئ الدين وقواعد العقائد كائنة وصفاته وفاعلاته، والامامة والعصمة، فهي أمور لا مجال للخلاف فيها؛ إن الخلاف هنا غير مقبول ولا جائز، بل هو غير معقول. ذلك إنه إذا كانت الشرعيات هي أمور وضعية مصلحية عملية، فالعقائد هي أمور نظرية محضة ثبت بالدليل العقلي القاطع، ولا مجال إذن لاختلاف الآراء فيها، بل المصيب هنالك واحد عينه. ومن الطبيعي أن تتعتر كل فرقة أن رأيها هو المصيب فتقطع بصدقها وتكدب حصومها ومن ثم تعمد إلى تحطيمهم وتائيهم، أو إلى تبديعهم وتکفیرهم.

في الواقع إن بعض علماء الكلام قد خالقو هدا الرأي فأقرروا باختلاف الأحكام وقالوا بأن «كل مجتهد ناظر في الأصول مصيب»، (الشهرستاني) إذ للمسائل وجوه مختلفة. ولا بد للناظر فيها أن يصيّب في وجه من الوجوه. فتعدد الوجوه يسمح في المجال إذن لاختلاف الآراء. ولكن أكثر علماء الكلام لم يعتدوا بهدا الرأي ورفضوا المخالفة في المسائل الاعتقادية ولم يجيزوا الحكم بالاثبات والنتي في المسألة الواحدة وعلى وجه عينه وبالمعنى نفسه. فالمصيب عندهم واحد لأن الحق في كل وجه من الوجوه واحد أيضاً. وإذا كانت الفروع هي أمور مظنونة ولا يمكن القطع فيها كما تقرر في الأصول، فإن الأصول، وهي التي يتم القطع بواسطتها في ظنية الفروع، لا يمكن أن تكون إلا

= الباطنية، الدار القومية للطباعة والنشر، القاهرة 1964 ، ص 96-98 وأيضاً كتابه: القسطاس المستقيم ، المطبعة الكاثوليكية، بيروت 1959 ، الطب التاسع.

قطعية، إذ ما يقطع به لا يمكن أن يكون مظنوناً، فلا يجوز إذن أن يختلف في الأصول بل ينبغي أن تتطابق الآراء فيها وتتألف التصورات. والحقيقة أن العقل الكلامي بما هو عقل توحيد لا يمكن إلا أن يكون قطعياً. ولذا فهو يميل دوماً إلى المطابقة سعيأً وراء توحيد الكلمة وحرضاً على وحدة الأمة أو الجماعة أو الفرق والمذهب. وهذه سمة كل عقل عقائدي وكل عقل ايديولوجي بصورة عامة.

ولكن المماهاة التامة هي الوجه الآخر للاختلاف الكلمي. فمن يتماهى مع ذاته تماهياً تماماً يختلف عن غيره اختلافاً كلياً. وإن علماء الكلام بسعیهم إلى التوحيد على مستوى الديانة والملة لم يتتجوا سوى الاختلاف والفرق. فإنه إن كان الأصل هو عدم الاختلاف في تصور الأصول، فلا مجال عند حصول التباين، والتباين حاصل لا محالة على الأقل، بسبب اختلاف المناهج والاستراتيجيات الفكرية، إلا أن يقطع كل واحد بصحبة مقالته وبفساد مقالة خصمه، أي بالتوكيد على هويته ونفي غيره. نعم إن الغزالي يقبل حقيقة الاختلاف<sup>(14)</sup> ويعتبره بمثابة «حكم ضروري» فضى به الله من الأزل<sup>(15)</sup>. ولم يستطع رفعه حتى الأنبياء أنفسهم. وهو ينكر على الباطنية في مستهل رده عليهم انكارهم الاختلاف بين أهل الحق معتبراً بالمقابل أن الاختلاف بين الأمة «رحمة». ولكن أبا حامد يؤكد على الاختلاف ثم ينفيه في الوقت نفسه. فهو إذ يحتاج على التعليمية لأنكارهم حقيقة الاختلاف، ينكر عليهم اختلافهم في تصورهم للأمور الاعتقادية، كما أنكر على الفلسفة مخالفتهم في تأويمهم بعض المسائل مثل قدم العالم مكفراً بذلك الفريقين إذ المسائل الأصولية هي عنده أمور قطعية لا مجال للاختلاف فيها كما يقرر في «فضائح الباطنية». ومعجمل القول إن العقل الكلامي إذ كان يطلب المماهاة أنتج، بفعل صراع المذاهب وإرادة التمايز، هويات جزئية داخل الهوية الكبرى التي هي الإسلام، ولكنها هويات صافية لا مجال فيها لقبول الآخر على الصعيد الكلامي العقائدي. من هنا بدأ أهل الفرق بعضهم بعضاً وحاربوا بعضهم بعضاً ومزقوا الشريعة شرّ ممزق كما لاحظ ذلك ابن رشد. فالهوية الصافية هي «هوية عمياء». والهوية العماء هي الوجه الآخر للاختلاف الوحشي<sup>(16)</sup> بحسب مصطلحات عبد الكبير الخطيبi.

(14) فضائح الباطنية، المصدر السابق، ص 2.

(15) القسطناس المستقيم، ص 83.

(16) راجع شأن هذه المصطلحات عبد الكبير الخطيبi، النقد المزدوج، دار العودة، بيروت، من 21-14

يُقذف بالآخر إلى دائرة المغایرة المطلقة ويؤكّد بالتالي على اختلافه الوحشي عنه، والاختلاف الوحشي تنازع وتنابذ، وتنازع وتقاول. وهذا ما يفسّر الاشتقاق الذي شهدته كل المشاريع التوحيدية على السواء، أي يفسّر انتشاق الملل والديانات إلى فرق مقابلة وشيع مختلفة، وتذَرّ كل فرقة أو شيعة إلى جماعات كثيرة متميزة متناولة، كما يتجلّى ذلك بشكل خاصّة في تاريخ العقائد الإسلامية، إذ كان الانفصال لا الاجتماع هو القاعدة «والمعنى» كما لاحظ ذلك على نحو ثاقب الويختي<sup>(17)</sup>. هذه هي اشكالية العقل الكلامي. إنه يطلب التوحيد، ولكنه لا ينفع إلا الفرقة.

#### 4- الاختلاف في الفلسفة والتوصوف

وهكذا، إذا أردنا التفتّيش عن المختلف فلن نجد في المذاهب الفقهية ولا في المدارس الكلاميم. فالآخر مرفوض هنا منفي من دائرة الإيمان والحقيقة. ولعلنا نعثر على المختلف في الخطاب الفلسفـي وفي الرؤية الصوفـية على وجه الخصوص.

ولا مراء في أن المقال الفلسفـي يتمتع ببرحابة وافتتاح لا نعمدهما في الخطاب الكلامي والفقهي وإنْ كانت الفلسفة لا تخلو بدورها من تعزّب. ويتجلّى الافتتاح في موقف الفلاسفة من المختلف في الداخل وفي الخارج. وهذا يتضح لنا في موقف ابن رشد والفارابي. فقد جوَّز ابن رشد مخالفة الأجماع في «النظريات»، وإن لم يجوَّزه في العمليات. ذلك أنه رأى أن الطريق في الشـرع ليس واحداً بل كثيراً<sup>(18)</sup>. وكل واحد من الناس يطلب الحق بالطريق الذي يلائمـه ويليقـ به. وأما ما ينشأ من خلاف بين النظر العقلي وظاهر النص فيمكن رفعه بتأوـل النص أي بجلاء معناه الباطـن والوقوف على دلالـته الحقيقة. وهذا يعني أولاً فتح المجال أمام تعدد الآراء واحتلاـف التـئـيـلات في الأصول، ما دامت الطرق مختلفـة والأبواب متعددة. ويعني من جهة ثانية أن الحق قد يوجد عند الغير وإن كان غير مسلم. وبذلك افتحـ ابن رشد على المغـايـرة التـامـة خارـجـ الملةـ والأمةـ. بل ذهب فعليـاً إلى أقصـى ما يحتمـله مثلـ هذا الموقف فاعتقدـ بأنـ الحقـ «كـاملـ» مع الفيلسوف اليوناني أرسطـوـ.

(17) راجع قراءة وضاح شارة لمؤلف الويختي «فرق الشيعة»، في كتابه تشريف وتغريب، دار التوير، بيروت 1987، ص 135.

(18) راجع ابن رشد، فصل المقال، تحقيق محمد عمارة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت 1981، ص 35 و 64.

وإذا كان صاحب «فصل المقال» قد قيل المغایرة بقوله بعده «الطرق» الموصولة إلى معرفة الحق، فإن الفارابي<sup>(19)</sup> كان قد سبق اس رشد إلى مثل هذا الموقف. ولكنه نفذ إلى المغایرة من خلال اختلاف «المثالات». فلقد اعتبر أبو نصر ان الحقيقة واحدة ولكن مثالاتها مختلفة ورموزها متباعدة بين جماعة وأخرى، ذلك أن كل أمة أو ملة أو طائفة تمثل على الأشياء وتتخيل الحقائق بما يحاكي ظروفها وشروطها وبما يناسب لغتها وأعرافها ويكلام آخر ما يعقل وينتصر لا اختلاف فيه ولكن ما يتخيّل يختلف ويتعدد باختلاف الثقافات واللغات والأقوام. العقل واحد، والمخيال مختلف. من هنا اعتقد الفارابي بوجود أمم وملل فاضلة كثيرة. فالحق لا يقتصر إذن على أمة واحدة أو ملة بعيدها ما دامت كل حماعة لا تدرك الحق متصرّراً بل متخيلاً. هكذا، فإن «الوحدة» بالمفهوم الفلسفى تستوعب الاختلاف، اختلاف الآراء والاعتقادات والثقافات. والعقل الفلسفى، وإن لم يكن يتماهى مع المختلف فإنه يفتح عليه ويهتمّ به. لا شك أن الفكر الفلسفى يصف ويقوم ويستبعد. فهو لا يعمل من دون معيار للعلم أو ضابط للسلوك، إذ لا علم بلا معيار ولا عمل بلا نظام.

والمعيار أداة تصنيف واستعداد. والمعيار الفلسفى ذو طابع علمي بل خلقي في الأجمال. فهو يصنّف الأفراد والجماعات إلى فاضل وغير فاضل، كما هو واضح في «آراء أهل المدينة الفاضلة»، وذلك، حيث تصنف المدن والأمم والمملل بين فاضلة ومضادة لها، أي بين فاضلة من جهة وجاهلة أو فاسقة أو ضالة من جهة أخرى. وعلى هذا التحوّل ينقسم البشر قسمين كبارين، إما فضلاء سعداء وإما ضلاله أو فرق أو ضلاله وهم الأشقياء. هكذا تمثل المدن المضادة المغایرة التامة التي لا مجال لقبولها أو الاعتراف بها، إذ لا مجال للاعتراف بما هو معاير كلياً. ثمة معيار هما لا ينسجم مخالفته أو مصاداته، ولا عذر ذلك خروجاً من دائرة الفضيلة وتاليًا الإنسانية. إذ بالفضائل يصير الإنسان إنساناً كما قال ابن رشد. ولذلك إن للانفتاح على الغير حدوده في المقال الفلسفى. وأما الانفتاح الكلى فلا نجد إلا في المقال الصوفى، وذلك حيث تتوحد الأشياء وتتمرأى النوات وتنفتح العوالم بعضها على بعض، وحيث تخترق الغيرية الهوية وتتقوّم الذاتية بالاختلاف.

والحق فإن النظرة الصوفية إلى المختلف هي أكثر رحابة وأصلحة. فنحن ننتقل معها

---

(19) الفارابي، المدينة الفاضلة، المكتبة الشرقية، بيروت، 1980 الفصل الثالث والثلاثون وأيضاً الفارابي، السياسية المدنية، المطبعة الكاثوليكية، بيروت 1964 ص 86.

بالمغايرية من المستوى المعرفي إلى المستوى الوجودي، ويرتقي بها إلى طور تمحّي فيه عموماً كل التصنيفات المألوفة للبشر أفراداً وجماعات. وبالفعل، يمثل الاختلاف في العقل الصوفي نسيج الوجود ذاته. لأنه لا يقتصر هنا على الطرق أو الأبواب أو الوسائل المؤدية إلى الحقيقة أو المعبرة عنها، كما هو الحال عند الفلاسفة النطريين فالحق أي الوجود بذاته، ليس واحداً عند أرباب الطريقة وبخاصة عند ابن عربي. بل كثير ومتنوع. أي له نسب كثيرة ووجوه مختلفة. وهو يقبل بذاته التعارض والاختلاف «ويجمع بين الأضداد». وهو «محدود بكل حد» إيه الأحد والكل، والواحد والكثير، والأول والآخر، والباطن والظاهر، والغائب والشاهد؛ وبكلام آخر هو المماثل والمختلف، وهو عين ذاته وعين غيره. ويقوم بذاته وبغيره. وعليه فما «هو هو» هو في الوقت نفسه ما ليس هو. وكل تعيين لا تعيين، وكل حضور غيب، وكل وجود فقد، وكل بقاء فاء هكذا، لا شيء يتعمّن بذاته وفقاً للنظرة الصوفية<sup>(20)</sup>. ثمة تعارض وتصاد. وثمة حيرة وتعدد، وثمة جمع وفرق. ومن هنا افتتاح الصوفي على جميع الحقائق أولاً. ومن هنا سر مأساته ومواجهاته ثانياً. فإن الصوفي، إذ ينظر إلى الحق (الله) بوصفه عين ذاته وعين الأشياء، يرى إليه من خلال كل تعيّنه ونفيّه وإضافاته، وإذ يتعرف عليه من خلال تجلياته الكثيرة وصفاته المختلفة وأسمائه المتعددة، يرى إليه في كل شيء ويتعرف عليه في كل معنى. فينفتح بذلك على جميع الآراء والاعتقادات، ويتعرّأ في كل الصفات والأسماء، ويتوحد بكل الكائنات والذوات<sup>(21)</sup>. فهو يتوحد مع كل الأديان ويتعرف إلى الله في كل معتقد. إذ

(20) يرى ابن عربي أن الهوية عماء من دون الأشياء وأن الحق لا يعرف من دون الخلق؛ راجع ابن عربي فصوص الحكم، تحقيق أبو العلاء العميفي، دار الكتاب العربي، بيروت، 1980، ص 77 و 109 و 111 و 226 وانظر أيضاً، رسائل ابن العربي، المصدر السابق، كتاب الياء، ص 2 و 3.

(21) أكثر ما يتجلّى هذا الانتاج وهذا التعارض لدى الصوفية، وهي كثير من التباحثات الشعرية. يقول حلال الدين الرومي. « . ما التدبر وأنا مسي لا أعرف نسي. !! ملا أنا مسيحي، ولا أنا يهودي، ولا أنا محسوس، ولا أنا مسلم . !! ولا أنا شرقي ولا أنا غربي، ولا أنا بري، ولا أنا سحي، ولا أنا سحي، ولا أنا من عناصر الأرض والطبيعة، ولا أنا من الأفلاك والسماءات! ولا أنا من التراب ولا أنا من الماء، ولا أنا من الهواء ولا أنا من النار . . ولا أنا من الكون . ولا أنا من أهل الجنة ولا أنا من أهل النار. وإنما سكاني حيث لا مكان وبرهاني حيث لا برهان، فلا هو الحسد ولا هو الروح، لأنني أنا في الحقيقة من روح الروح !!» ذكره د مصطفى غالب في كتابه عن حلال الدين الرومي وذلك قلّاً عن تاريخ الأدب في إيران لبراؤن ص 654 انظر مصطفى غالب، جلال الدين الرومي مؤسسة عز الدين للطاعة والنشر، بيروت، 1982. ويقول أدوبس في قصيدة «الوقت»، «لا أعرف =

الاعتقادات دلالات مختلفة على حقيقة واحدة. وهو يتماهى مع الجمادات والثباتات والحيوانات كما يتماهى مع الإنسان إذ عالم الطبيعة «صورة واحدة في مرايا مختلفة». ويتماهى أيضاً مع كل الصفات، الحسن منها والقبح والمحمود والمذموم، إذ الصفات المختلفة والمتعارضة هي تجليات لموجود بعينه. إنه يتماهى مع المسيحي واليهودي والمانوي والبودي كما يتماهى مع المسلم. ويتماهى مع الشرقي كما يتماهى مع الغربي. ويتماهى مع الجاحد والفاقد كما يتوحد مع المؤمن والشاكر، ويتمرأى مع الخبيث والفاسد كما يتمرأى مع الطيب والصالح.. فلا مجال هنا لاستبعاد أي رأي أو معتقد أو هيئة طبيعية أو سلوك، إذ الصفات كلها بالنسبة إلى الصوفي هيئاته الباطنة ووجوهه الخفية<sup>(22)</sup>. هي ما كان عليه أو ما قد يكونه. إنها احتمال قائم لا يفارقها. من هنا الحيرة والغربة والقلق.

هذا هو شأن العقل الصوفي: افتتاح أقصى على الوجود وقبول لكل مغایرة<sup>(23)</sup>. يد أن الغلة في الإسلام لم تكتب للمقال الصوفي ولا للمقال الفلسفى. وإنما كتبت للمقال الكلامي وللمقال الفقهي. والعقل في الفقه وبخاصة في الكلام هو عقل قطعي وحيد الجانب يميل دوماً إلى الانقلاق وينحو إلى التحرّب. فيقدم نفسه كست مُغلَّف من الأجرة الجاهزة أو كظام صارم<sup>(24)</sup> من اليقينيات واللايقينيات. ولذا، لا يتسع المجال فيه للمخالفة أو الرفض. في هذا العقل كل فرقه تكتب الآخر بلغتها هي ، فتحكم عليه من

= من كنت ولا من ساكنون؟! » «أنا أكثر من شخص؟» «أانا مفترق؟» راجع مجلة مواقف، العدد 45، شتاء 1983، ص 26. ويقول الشاعر المكسيكي اوكتافيو بيات «ولكي أكون بسيي أنا أكون آخر». «وجهى الحقيقي وحـه الآخر» و «وجهـي الذي هو وجـهـنا وـهـ واحد للجمـع»، انظر مجلة الكرمل: المدد 5، ص 194 و 195.

(22) راجع مقالا: هويته واحتلامه، نشر في جريدة «النهار» الباريسية، على حلقتين. 1985/8/13 و 1985/8/16. وهو فصل من كتاب لما يصدر بعد عوانه. خطاب الهوية. راجع أيضاً كتابا: التأويل والحقيقة ، المصدر السابق، مقال الهوية والغربة.

(23) لذلك لا يناسب المتصوّفة والفلانسة في الإسلام إلى المذاهب والفرق كما هو الحال بالنسبة إلى الفقهاء والمتكلمين. إذ يقال فقهـي وفقـهـ شـيـيـيـ وـيـقـالـ كـلـامـ مـعـتـرـلـ أوـ كـلـامـ شـيـيـ أوـ كـلـامـ سـيـ ولا يـقـالـ تصـوـفـ شـيـيـ أوـ سـيـ

(24) وهو التعريف الذي يقله محمد أركون عن ملتوه روكيش للعقل الدوغمائي، ويحمل بعده استخدام كلمة تحزب مقابل (dogmatisme) وتعصّب مقابل (fanatisme) راجع، تاريخية الفكر العربي والإسلامي، المصدر السابق، ص 150.

خلال ما تراه وما تعتقد أي من خلال ما تأوله وفهمه. وكل فرقة تعتقد بأن ما عقلته من الوحي هو الأصل ذاته والوضع عينه، مستندة بذلك إلى الصد. فمن الطبيعي أن تلجم إلى رفض المخالف<sup>(25)</sup>، فتنفيه وتستبعده، تنهي وتعلنه، تنازعه وتحاربه.

## 5- الاختلاف من منظور قرآن

لا شك أن النص القرآني، بما هو شرع ومعتقد، وبما هو دعوة إلى الهدى والرشاد، ينطوي على أحكام وقواعد، أي يتضمن معايير للتقويم والتتصيف. فهو يصنف الأشياء والأفعال بين حلال وحرام، وحسن وسيء، وطيب وخبث، كما يصنف الناس بين مسلم وغير مسلم، ومؤمن وكافر، وبر وفاجر، وصالح وفاسد. وهو يجادل المعارضين ويبحث على المخالفين، ويعزز الصدق من الكذب ويفرق بين الحق والباطل، وبين ما يجب فعله وما ينبغي تركه، فيأمر وينهي، ويحمل ويحرم، ويحسن ويقبح، ويمدح ويذم، وبعد ويتعدد. فلا مناص إذن من التصنيف ما دام ثمة أحكام ومعايير.

ولكن نص الوحي، وإن كان كذلك، لا تستغرقه التكاليف والأحكام ولا تستنفذه الأقاويل والاعتقادات. فلا يمكن قوله في نسق حامد أو مذهب صارم ولا يمكن النظر إليه نظرة وحيدة الجانب. فهو وإن كان قطعاً فاصلاً في مواصيص وفي أمور، إلا أنه يمكن قراءته قراءة «إشكالية»، لأنه يقتضي من الحلول والأجوبة بقدر ما يثير من التساؤلات والاشكالات. والحق أن النص هو أصل ثقافي شامل ينطوي على رؤية جذرية للعالم. وهذه الرؤية تتسع باتساع لغته<sup>(26)</sup>، وهي لعة ميزتها الاتساع، مما جعله منجماً للدلالة لا ينضب. ويسبب من هذه الخصائص كان النص مصدر الاختلاف وأصل التفاوت. ولعل

(25) تستند الفرق في تحفظها مخالفاتها إلى الحديث البوي القائل: «ستفترق أمتي ثلاثة وسبعين فرقاً، الناجية منها واحدة». ولكن، لما كان بإمكان كل فريق أن يحتاج بأنه المقصود بالحديث، لأنه لا مجال لجسم الحلال في الأحكام وللقول المصل في المسائل، ولما كان الحديث لا يشهد بذلك لأحد ضد أحد، فلا يمكن إذن الاحتجاج به. وإذا كان ثمة فرقة ناجية بحسب مطريق الحديث، فإنه لا يمكن لأحد تعينها، بل الله يحكم في الأمر بحسب مطريق الآيات: «ثم إلى مرجعكم فاسلكم بيكم فيما كتتم فيه تختلفون»/آل عمران/55.

(26) هذا ما أكد عليه الشافعي في أكثر من موضع من رسالته، فهو يقول: «إليما خاطر الله بكاته العرب بلسانيها على ما تعرف من معانها. وكان مما تعرف من معانها اتساع لسانها»، وأيضاً «لأنه لا يعلم اياض حمل علم الكتاب أحد يجهل سعة لسان العرب وكثرة وجوهه وجماع معانه وتفرقها»، انظر «الرسالة»، تحقيق احمد محمود شاكر، المكتبة العلمية، بيروت ص 52/50/42

هذا مكمن سره واعجاته. وبالفعل فلنصل وجوهه المختلفة ومستوياته المتغيرة ومجالاته المتعددة: أولاً تفاوت طرق الأدلة ومستويات الفهم إذ فيه الظاهر والباطن، وال حقيقي والمجازي، والمحكم والمتباين. ثانياً، يتعدد المعنى لاتساع الكلام واختلاف مذاهبه. ومن هنا اختلاف المقالات وتعدد المذاهب والفرق. أخيراً تعدد في النص القراءى ميادين النظر و مجالات البحث. ومن هنا نشأت حوله علوم كثيرة هي اللغة والبيان، والحديث والتفسير، والفقه والكلام، والتتصوفة والأخلاق، والفلسفة والالهيات. وكل علم يدرك جانباً من جوانب الوجي ويستكشف بعضاً من أبعاده ويرتاد آفاقاً من آفاقه. فلا يمكن بذلك اختزاله إلى فقه وكلام. بل الكلام مستوى من مستويات الحقيقة، والفقه مظهر من مظاهره. فالعقيدة هي اللفظ والحقيقة هي المعنى. والشريعة هي المظاهر والحقيقة هي الجواهر. والحقيقة تقف دوماً وراء الشريعة وتكمم خلفها. فوراء الأحكام تنهض مكامن الأخلاق، ووراء الرسوم تقوم مجاهدة النفس، ووراء الأقاويل والقضايا يختبئ المعنى. ولا يعني ذلك الفصل بين المبني والمعنى، أو بين المظاهر والجوهر، فالظاهر يبني عن الجوهر والمعنى حزء من المعنى والقول انتهاء للتفكير. وإنما المقصود أن الوجي يصعب تحديده وتجسيده، بحيث لا يمكن للشريعة أن تكون تجلياً تماماً له آياً كان النظر والاجتهاد، ولا يمكن للعقيدة أن تكون تعبيراً كاملاً عنه آياً كان القول والتأول. فالحقيقة القرائية تفلت باستمرار. لأن النص أغنى ولأن المجال أكثر اتساعاً والمستوى أبعد غراً والمعنى أكثر تعددًا. وهي تفلت أيضاً وخاصة لأن الانساني ينطوي دوماً على «شرك»<sup>(27)</sup>. بمعنى أنه لا ينفك عن شرطه ولا ينسليخ عن انسانيته. فهو إذ يستعيد النص يستعيد اهواه بمعنى ما ويتأول وجوده. إنه لا ينفك يشارك بالحق أهواه. ولذا، تعددت القراءات ولم يكن لأحد أن يقول فيه قولاً نهائياً أو قاطعاً. فلا مجال للقول الفصل، بل كل قول يغلب فيه الظن على اليقين. وكل اجتهاد حدس وتحمين. ويسبب من ذلك بالذات، أي بسبب اتساع النص من جهة ولكن الإنسان لا ينفك عن شرك من جهة ثانية يصبح من الصعب الوصول إلى تقويم حقيقي أو إلى تصنيف صارم. وعندئذ لا يعود بمقدمة أحد أن يزعم

(27) لذلك قال بعض المحدثين. «لا يجتمع فهم القرآن والاشغال بالعلم في قلب مؤمن أبداً». انظر الررركشي، المصدر السابق، ص 6 والنظر إلى الصن من هذه الرواية يجعل من الصعب على أي واحد أن يعمد إلى اتهام الآخر وتصنيعه فيما يتعلق بمسألة الإيمان والجحود. بل يكون من الأولى على أحدنا أن يفهم نفسه فيعمل على محاجحتها ومعالجتها وإذا كان الكفر حالة قصوى فالإيمان هو أيضاً حالة قصوى لا تتحقق إلا بناسلخ الإسان عن شريته.

امتلاك الحقيقة أو القبض عليها، وبالتالي لا يعود بمقدوره احتكار الشرعية والتمثيل اللهم إلا بالقوة والسيف وطغيان العصبية وسيادة الكثرة. لذا، فالآخر القول أن كل واحد يقف على وجه من وجوه الحقيقة القرآنية أو يستكشف بعدها من أعاد النص أو يلقط دلالة من دلالته. فالنص يتسع للكل: لكل الأوجه والمستويات والمجالات. وبإمكان كل من يستطيعه أن يقرأ ذاته فيه، وإن إذ بإمكانه أن يكتشف غيره أيضاً إذا ما باشر قراءة النص بعقل مفتوح وقلب مفتوح. فلا مجال إذن لأن يخطئ الواحد الآخر، مادام كلام الله يتسع للمثل والمختلف، وللمواقف والمعارض في آن ففيه الأمر والعقل، والالهام والدليل، والخبر والنظر، والاجماع والرأي، والنص والقصد، والجبر والتقويض، والقدم والحدوث، والسياسة والزهد، والسلطة والرحمة، والالهي والأنساني، والملك والملوك، إذن فيه الدين والدنيا<sup>(28)</sup>. هكذا يتسع لكل المقالات، ويحتوي كل احتلاف، ولا مجال إذن لتضييق ما اتسع. وهو لا يتسع للمختلفين في الداخل وحسب بل إنه يفتح أيضاً على المغایرة في الخارج أي ينفتح على غير المسلمين، من أهل الديانات التوحيدية. صحيح أنه يتمايز عما سبقه بأحكامه وعقائده، ولكنه يحتويه ويستكمله. فهو ختم والاختتام محصلة لافتتاح وصيروة لتأسيس ومتى لم يبتدىء.

من هنا يتماهى الوحي مع كل الرسل والأبياء والصالحين، ويتحدد باسمهم ويروّي أخبارهم ويعرض مقالاتهم. ويصفهم تأحسن ما يكون الوصف ويفخل عليهم أفضل الشمائل<sup>(29)</sup>. إنه مقال المسلم، ولكنه هي وجه من وجهه وبعد من أبعاده مقال للمسيحي واليهودي والبوذى فكل من آمن بأن الحق يظهر في الخلق وبأن الروح يحل في الجسد مسيحي. وكل من اعتقاد بالاصطفاء يهودي. وكل من آمن بأن لا وجود لسوى الحق

(28) وهذا ما يسرّ كيف أن المرق الإسلامية المتعارضة تتردد هي نفسها بين طرفي التعارض، أي بين العقل والنقل، أو بين الاحماع والاستهاد، أو بين الصن والاحتياز وإنه لم يلاحظ أن من يستخدم العقل في مجال يعتمد الصن في مجال آخر، ومن كان يقول بالرأي والقياس في المبتدى، صار يأخذ بالاحماع في المتنى والعكس صحيح وهكذا يتردد كل فريق بين هويته واحتلافه وينقسم على نفسه، إذ الهوية احلاف كما تقدم بيانه.

(29) يكتفي فقط بالإشارة إلى الآيات التي تتحدث عن فضائل موسى وعيسى ومريم: «قال يا موسى إني أصطفتك على الناس برسالتي وبكلامي فخذ ما آتتنيك ولكن من الشاكرين» الأعراف/ 144. وعيسى هو «كلمة الله وروح منه» النساء/ 171. وجاء أيضاً: «وإذ قالت الملائكة يا مريم إن الله أصطفاك وطهرك واصطفاك على نساء العالمين» آل عمران/ 42. راجع بشأن الأنبياء، ابن كثير، قصص الأنبياء، دار القلم، بيروت.

بودي بل يمكن الذهاب إلى أبعد من ذلك، إلى قراءة للنص أكثر افتتاحاً، إذ هو يتسع كذلك لمن ليسوا على دين التوحيد، ذلك أن النص يروي تاريخ الإنسان ويشير إلى افتتاح التاريخ. ويعنى أدق فالنص يتحدث عن الشأة بوصفها إشكالية كما يتجلى ذلك في موقف إيليس المستكبر المعارض، على ما انتصَرَ ذلك من قبل. وكل انسان يكرر في النهاية شهادة اللعن الأول<sup>(30)</sup>، أي يحمل في باطنِه نذورِ المعصية وينطوي بذاته على إمكان الجحود. لكل واحد شيطانه<sup>(31)</sup> ، والأخرى القول كل واحد يتردد بين إلهه وشيطانه. هكذا بُنيَتْ سوية الإنسان على المعارضة، فجُبل من الكفر والإيمان، ومن الفجور والتقوى كما أشارت إلى ذلك الآية: «وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا فَأَلْهَمَهَا فَجُورُهَا وَتَقْوَاهَا»<sup>(32)</sup>. وليس لأحد أن يؤمن أو لا يؤمن إلا إذا استوى الدليل في النفس. ولن يستوي الدليل إلا إذا يقُنَ المرء بحقيقة أولى وامتدى إلى معنى كاذب. ولا يقين ما لم يشرق النور وتحل النعمة ويحصل الالهام، «فَمَنْ يَرِدَ اللَّهُ أَنْ يَهْدِي يُشَرِّحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ»<sup>(33)</sup>.

(30) وهو لقب إيليس كما هو معروف، راجع المثل والنحل، ص 19

(31) قال النبي لاثين من صحاته: «إن الشيطان يحرى في أحدكم لحمه ودمه» انظر الحديث عند الماوردي، أدب الدين والدنيا، تحقيق مصطفى السقا، دار الكتب العلمية، بيروت، ص 315

(32) الشمس/ 7 و 8 مما لا حدا فيه أن الإسلام طرح نفسه كعقيدة توحيدية . وبهذا فهو يختلف عن المذهب الشووية كما لاحظ ذلك عبد الكبير الخطيب في قراءته لقصة إيليس فـ الله هو واحد أحد صمد، لا شريك له ولا بد ولا ضـد . وهو الملك المهيمن القابض، الحالـق الـبارـد، الحالـر

الـقهـار. . لـذا فإنـ التـعـارـضـ الـذـيـ مـثـلـهـ إـلـيـسـ يـقـتـصـرـ رـأـيـ الـخـطـيـبـ عـلـىـ الـمـسـتـوـيـ الـحـلـقـيـ وـالـاسـابـيـ

وـلاـ يـشـمـلـ الطـبـيـعـةـ وـالـكـوـنـ وـلـكـنـ مـاـ دـلـلـةـ تـأـسـيـسـ التـوـحـيدـ عـلـىـ التـعـارـضـ بـيـنـ الـهـلـلـ وـالـحـلـقـ،ـ وـالـرـوحـ

وـالـمـادـةـ،ـ وـالـنـفـسـ وـالـجـسـدـ،ـ وـالـرـجـلـ وـالـمـرـأـةـ،ـ وـأـخـرـاـ بـيـنـ الـإـلـهـيـ وـالـشـيـطـانـ .ـ وـيـعـنـىـ آخـرـ مـاـ مـعـىـ أـدـ

يـقـرـمـ وـاحـدـ مـنـ بـيـنـ الـحـلـاتـ فـيـعـطـيـ وـحـدـهـ مـنـ دـوـنـ غـيـرـهـ إـمـكـاـنـةـ مـعـارـضـةـ اللـهـ بـارـهـ الـحـلـاتـ

وـمـوجـدهـ؟ـ أـلـاـ يـكـلـلـ دـلـلـ عـنـصـرـ الصـادـ إلىـ الـوـجـودـ الـحقـ؟ـ ثـمـ هـلـ يـمـكـنـ العـصـلـ بـيـنـ مـسـتـوـيـاتـ

الـوـجـودـ وـأـفـاقـهـ وـمـرـائـهـ؟ـ إـنـاـ كـانـتـ الـمـعـارـضـةـ نـطـالـ مـوـحـدـ الـحـلـاتـ وـتـنـدوـ عـصـيـاـنـاـ لـلـأـلـهـيـ فـلـاـ مـعـىـ

لـهـذاـ سـوـىـ أـنـ الشـائـيـةـ تـسـلـلـ إـلـىـ الـكـوـنـ وـأـنـ الـاحـتـالـفـ يـحـركـ التـارـيـخـ نـمـ ثـمـ وـحدـةـ،ـ وـلـكـنـهاـ وـحدـةـ

وـحـوـدـ؛ـ أـيـ وـحدـةـ لـاـ تـعـقـلـ مـنـ دـوـنـ اـخـتـالـفـ أـوـ تـعـارـضـ.ـ فـالـوـحـدةـ هـدـاـ الـمـعـنىـ وـعـلـىـ هـذـاـ الـمـسـتـوـيـ

هـيـ وـحدـةـ أـصـدـادـ،ـ وـدـلـيـلـهـ أـنـ اللـهـ (ـأـيـ الـحـقـ)ـ لـاـ يـعـقـلـ مـنـ دـوـنـ الـخـلـقـ وـأـنـ التـارـيـخـ لـمـ يـمـتـحـنـ الـ

ـمـالـمـعـارـضـةـ،ـ رـاجـعـ بـصـدـ رـأـيـ الـخـطـيـبـ مـقـالـتـهـ:ـ الـحـسـنـ فـيـ الـإـسـلـامـ،ـ مـحـلـةـ مـوـاقـفـ،ـ العـدـدـ 49

(33) الانعام/ 125 في الحقيقة أن العقل برهان لا يقطع في مجال الغيب إن شئنا أو إثناناً . ولذلك ليس ثمة

مؤمن مطلقاً أو كافر مطلقاً فالإنسان يتعدد بين الشك واليقين، والكفر والجحود، يقول السيد محمد

حسين فضل الله في مقابلة أخرى معه: «ليس هناك في العالم حالة كفر يطلق من دليل الكفر بل =

فالنص يتسع إذن للجميع. ويكتب كل المقالات ويدر أن لا يوجد إنسان في النص مقالته أياً كان مذهبها ومشربها، وأياً كان صفة ونمودجها. كل واحد يشعر فيه على دلالته ويتأول وجوده بمعنى من المعاني. إنه مقال الآنا والأنت والهو. مقال الهوية والاختلاف والجمع والمفرق، إذن مقال الإنسان بكل شروطه وأبعاده، وبمختلف وجوهه وأطواره<sup>(34)</sup>. بل يجد فيه مقال الطبيعة ومقال الابات والحيوان كما يجد فيه مقال الإنسان. لذا بطر إليه أهل التصوف بوصفه مقال الوجود ناسرة<sup>(35)</sup> وذلك بقدر ما ينفتح على جميع الحقائق والصفات والأسماء. أي يقدر ما يقول حقيقة الإنسان ويكتب هوئيته واحتلافه. ذلك أن الإنسان هو مفتاح الكون، لأنه العالم بالأسماء وجوامع الكلم، وهو إذ يكتب مقاله، إنما يكتب في الوقت نفسه مقال الكون والطبيعة والله.

وإذا كنا في قراءتنا هذه قد نظرنا إلى النص بوصفه مصدراً للاختلاف والتناوت، فإن الكتاب نفسه قد تطرق إلى الاختلاف وقال فيه وبه أيضاً. فلقد تحدث الآيات في أكثر من موضع عن الاختلاف بوصفه مسألة ومشكلة. وأشارت أيضاً في أكثر من موضع في النص إلى دلالة الاختلاف في الأشياء والكائنات، اختلاف السماوات والأرض، والليل والنهر، والمموت والحياة، والذكر والأنثى، واختلاف الألسنة والألوان، واختلاف الشعوب والقبائل، واختلاف الآراء والأقوال والأمم والمملل. كما تحدثت عن تناوت الناس في درجاتهم وتقاضلهم بعضهم بالنسبة إلى بعض.

لا شك أن النص بما هو شرع ومعتقد قد بهى عن الاختلاف في الدين واتّهم الذين اختلفوا في حقيقة الكتاب من بعد ما جاءتهم «البيات» أي بعد البيان والبرهان فوصفهم بالغبي والكفر وتوعدهم بالعذاب<sup>(36)</sup>، فلا مجال للتrepid إذن بين الحق والباطل والصدق = هناك حالة شك يطلق من عدم الاقتناع بمصادر الإيمان. راجع مجلة «الماء»، عدد أيار 1986،

ص 17

(34) راجع كتاباً: *التأويل والحقيقة*، المصدر السابق، ص 96-97.

(35) لقد وارى ابن عربي بين القرآن والوجود انظر بصدر هذه المسألة د نصر حامد أبو ريد، *فلسفة التأويل*، دار التنوير، بيروت 1983، ص 263 وما يليها. وإذا كان القرآن يقول الوجود سحب قراءة الصوفية له، يمكن لقول آخر أن يقوله ويستفاد حقيقته

(36) جاء في الآية. *هُكَانَ النَّاسُ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ فَيَمْتَهِنُ اللَّهُ النَّبِيَّنَ مُشَرِّبِينَ وَمُنْتَرِينَ وَأَنْزَلَ مِنْهُمُ الْكِتَابَ نَحْنُ لَهُمْ بِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فَمَا احْتَلَلُوا فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أَتَوْهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَنَّا هُنَّ عَوْنَوْنَ وَالْمَلَائِكَةُ يَهُدِي مِنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ*. الفقرة 213/213.

والكذب. ولكن النص الإلهي إذ ينهى عن الاختلاف ويدم أهله من جهة فإنه من جهة ثانية، بل في الوقت عينه يعتبر الاختلاف في الأقاويل مشيئة الله وقضاءه. «ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة»، كما أنه طلب الرفق فيما هو مختلف فيه، أي ارجاء الحكم إلى يوم القيمة حيث يحكم بينهم «فيما كانوا فيه يختلفون»<sup>(37)</sup>.

هكذا، فالاختلاف مرفوض من جهة مقبول من جهة أخرى. إنه مرفوض شرعاً ومعتقداً مقبول واقعاً وعملاً. أو معنى أدق فهو مرفوض من وجهة نظر فقهية أو كلامية، ولكنه مقبول من وجهة نظر أكثر افتاحاً ولهذا، اختلف المفسرون<sup>(38)</sup> في الآيات التي تتحدث عن الاختلاف، أي اختلفوا في معنى الاختلاف ودلالة وكيف يكون الاختلاف في الحق والقول، أي في القول الحق، مروضاً تم تكون المشيئة هي التي قبضت بأن يكون الناس مختلفين متفرقين، فلا يجتمعون في أمة واحدة ولا في ملة واحدة. إن قراءة أحادية الحانب للنص لا بد أن يعترضها مثل هذا الاشكال. ولكن قراءة مفتوحة على المتعدد والمحالف يمكن أن تجتاز الصعوبة «المنطقية» هنا. فلو كان الناس متفرقين في الرأي والقول لما قامت «البيئة» أصلاً. إذا البيئة وصوح وتمايز في آن. والتمايز هو فصل وتفريق. ولا يُبيّن شيء ولا يتبيّن أمر إلا بتمييزه عن غيره. فالشيء يُعرف إذن بالاختلاف والضد يظهر حسه الصد كما قال الشاعر. والحقيقة أن العقل الاستدلولوجي، أو معنى أكثر تحديداً العقل الذي يحكمه مبدأ عدم التناقض والباحث دوماً عن أحادية الحكم ووحدة المعنى والحقيقة والساعي إلى بناء نسق صارم، لا يقف في النص إلا على هويته

(37) «ولما كان الناس إلا أمة واحدة فاحتلوا ولو لا كلمة سبقت من ربكم لقصي بهم فيما فيهم يختلفون» يوسم/ 19 وأيضاً. «ولو شاء الله إلك الكتاب بالحق مصدقًا لما بين يديه من الكتاب وممهماً عليه فاحكم بهم بما أنزل الله ولا تتبع أموراً لهم عما حادك من الحق لكن حملنا سكم شرعاً ومهماً» ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليسلوكم فيما آتاكم فاستقرروا العبرات إلى الله مرحكم فيستكم بما كنتم في مختلفون». المائدة/ 48

(38) «إن ربكم هو يفصل بينهم يوم القيمة فيما كانوا فيه يختلفون» السجدة/ 25  
 (39) من يطالع كتب التفسير يتحقق من اختلاف الروايات والقراءات والت manusir في كثير من المسائل، وبالأحسن في رواية قراءة الآيات التي تتحدث عن الاختلاف والوحدة وفي شرحها وتفسيرها وكان المفسرين لا يتفقون إلا على الاختلاف في كثير من المسائل وخاصة في معالجة مسألة الاختلاف ذاتها وهذا ما يؤكد ما دهساً إليه من أن الصوابية للاحلاف كما هو أصل للوحدة راجع صدد هذه النقطة مقالة د رضوان السيد، «من الشعوب والقبائل إلى الأمة»، مجلة «الوحدة»، السنة الأولى، العدد الرابع، تمور (1980) (وهي عبر مجلة الوحدة الصادرة في باريس عام 1984)

هو، لأن الهوية في الصن هي اختلاف وتعدد. إن مثل هذا العقل يرفض المختلف ولا يستوعب المتعدد. ولكن نظره أكثر افتتاحاً ومروره تحملنا أقدر على استيعاب الاختلاف والتتنوع وعلى اكتشاف عنى النص واتساعه. فإن القراءة الاستمولوجية إذ تقوم على نصب الدليل وتبحث عن المطابقة تنظر إلى النص من بعد واحد فتحزنه وتعمل على مصالنته. والنص ليس كتاب «برهان» فقط وإنما هو بيان بالدرجة الأولى بل هو فضاء دلالي. فمن الأولى أن يقرأ قراءة تأولية فينظر إليه بوصفه «آيات» وعلامات، بوصفه رموزاً ينفي فكها، وإشارات يسفي فهمها. إنها قراءة تنظر إلى دلالة الأشياء وتحت عن معانها. ولا شيء يخلو من المعنى والدلالة<sup>(40)</sup>. فالضد والمختلف والضال والشاد والباطل كلها أمور لها دلالتها ولها معانيها. وإذا كانت القراءة الاستمولوجية تقوم على الدليل فإن الدليل يعطي حكمًا ولا يُنشئ معنى. والمعنى ينبع من اللامعنى ويتولد من الاختلاف. وهذه النظرة ترى إلى معنى الاختلاف وتكتشف دلالة المغایرة. والحق أن توکيد النص على الاختلاف لا دلالة له برأينا سوى أن المعنى ينبع من التنوّع والتعدد. وبكلام آخر، إن إعادة قراءة الآيات التي تتحدث عن الاختلاف تدلّنا على أن الاختلاف هو بنية لاتّج المعنى إذا شئنا استخدام لغتنا المعاصرة في قراءة النص هذا هو المعنى لمن يقرأ الآيات التي تدعى الناس إلى أن يعقلوا الاختلاف ويتفكروا في أمره ويتذروا حقيقته. فالاختلاف آية من آيات الخلق وطريق إلى الشفوة والارتفاع وسبيل إلى التجدد وأداة للتعارف وبياعت على العجب والدهشة. فلو لم يختلف الخلق عن الحق لما عرف الحق ولم لم تميز الأشياء بعضها عن بعض لما كان ثمة إمكان لمعرفة شيء وحلل العماء. ولو لم تندل الأشياء وتباين لما كان ثمة تحديد وتطور. ولو لم يختلف الناس بعضهم عن بعض لما تعارفوا ولما عرّفوا أنفسهم إدن. ولو لم تختلف المراتب والدرجات لما انتظم أمر ولسادت الفوضى، ولو لم تختلف الذكورة والأئنة لانتصت الغرابة والدهشة وليحلت السلاسة والتقاء، ولو لم تختلف الآراء والعقول لسيطر الجمود وحلّ الاستبداد. فالاختلاف هو إدن مولد المعنى وهو أيضاً رحمة.

(40) يقول العلامة محمد حسين الطاطاكي: «وفي الحقيقة لا يوجد في الكون خطأ، بل كل فكر أصلي وادراك حقيقي إنما هو صواب قد طق على مورد خطأ. يقول الشاعر لا تعرّض على كلام إنسان/فعلم الصبح لم يحط شيئاً خطأ» انظر كتابه أنسن الفلسفه، دار التعارف للمطبوعات، الجزء الأول، بيروت، بلا تاريخ، ص 263. ويقول الشاعر بول أوبيان في المعنى نفسه: «الكلمات لا تكتب»، انظر كتاب الفلسفه، (philosopher)، تايير، باريس، 1980، ص 405 و 406. فنحن محكومون بإدراك معانى الأشياء والبحث عن دلالات الالفاظ، أيا كان الشيء وأيا كان القول.

### ثالثاً: حق الاختلاف

قد يُفترض على مثل هذه القراءة بالتساؤل. ما الغاية بل ما النفع من قول الاختلاف؟ ألا يعد ذلك تفكيراً للهوية يؤدي إلى مزيد من التفتت والتشرد؟ وهذا الاعتراض مردود من وجهين: الأول أن كل سحت ينطوي على ضرب من التفكير. لأن البحث يقوم على التحليل. والتحليل إنما هو تفكير الموضوع إلى عناصره. فلا مناص إذن من التفكير وأما الوحش الثاني، فكوننا لم نفلح حتى الآن في إعادة بناء الهوية وصنع الوحدة. إن واقعنا هو واقع تشتت وفرقة. بل إننا كلما تحدثنا عن الوحدة لا يحصل سوى الانقسام. وكلما أكدنا على الهوية في مقالاتنا لا نجد على مستوى المشهد والمعيش سوى الاختلاف والنزاع وكأنه محكم على العقل العربي والإسلامي أن لا يتتجزء سوى الانقسام في سعيه إلى صنع الوحدة فكل مشاريع التوحيد على اختلاف منطلقاتها آلت إلى الإحباط والفشل، ولم تسفر إلا عن التزاعات بين الأقوام والقبائل أو بين الطوائف والمذاهب أو بين الأحزاب والتنظيمات.

لا شك أن المجتمعات العربية والإسلامية هي محصلة تواريختها. وما هي في أوضاعها الحالية سوى لحظة في صيرورة، صيرورة الانقسامات والفتنة والحرروب. وفي الحقيقة إن العالم العربي بل العالم الإسلامي كان قد «انفجر» منذ قرون كما لاحظ ذلك هشام جعبيط، فتجزأ إلى دول وكيانات اختلفت باختلاف اللغات والأعراق والثقافات المحلية، بل باختلاف الشعوب والقبائل. ولا مراء أن غزو الغرب لهذا العالم ساعد على تفكيره تعميق الفرق بين دوله وتوسيع الشقة بين شعوبه، بل أسهم في تجزئته هذا العالم باصطدامه كيانات ودوليات قام بمحميتها ومنحها ضرراً من المشروعية. ولا عجب فإن السيطرة الغربية على العالم العربي والإسلامي لم يكتب لها النجاح إلا على أساس التفرقة والتجزئة.

ومع ذلك فإن للحدث العربي وجده الإيجابي. فلقد اسهم التوسع الغربي في وعي الشعوب العربية والإسلامية بذواتها، أي أسهم في إعادة توحيد وعيها بعد أن كانت تفرقت من قبل بقدر ما كانت ردة فعل هذه الشعوب واحدة إزاء التحدي المفروض عليها من الخارج.

هكذا برع الاحساس بالهوية ازاء الآخر، وبدأ البحث عن الأصالة المفقودة في

مواجهة المعاصرة المفروضة. فتم بذلك ضرب من توحيد الوعي ولكن على نحو سلبي. فالعرب والمسلمون يجتمعون فيما يختلفون فيه عن الغير، أي عن الغربي. ولكنهم لما سعوا إلى صنع وحدتهم المجردة وتجمسيتها على نحو ملموس في علاقاتهم ومؤسساتهم لم يفلحوا حتى الآن. فإن ارثاً نقيلاً من الشقاق والفرقة والتمزق قبع وراءهم بل هو قابع أمامهم ولن يتوحدوا إذا لم يأخذوا بعين الاعتبار ذلك الارث الثقيل الذي فرقهم وشتتهم وما زال يفعل ذلك. وبكلام آخر ثمة شرخ عميق في الوعي يبغي لأمه إذا ما أريد لمشاريع التوحيد أن تنجح وتتمر. ولا يكفي التوكيد على هوية منسية أو أصلية مفقودة. صحيح أن اللغة واحدة. ولكن الشعوب والطوائف والمملки كثيرة. وصحيح أن الكتاب هو هو، ولكن المذاهب والاجهادات مختلفة. وخاصة بعد أن غلت مقولات المذاهب على آيات الوحي، فأصبح يقام بين الواحد وكتابه وسائط متعددة وحجب كثيفة تمثل في أئمة الاجتهد وفلاسفة النظر وفي كتب الفقه والعقائد. وكل فريق ينصر مذهبه أكثر مما ينصر دينه، ويتحزب لرأيه أكثر مما يتحزب للكتاب. ويعضب لعلمائه وأئمته أكثر مما يغضب لنبيه وربه، والكل طلاق وحدة على صعيد اللفظ، ولكنهم صناع فرقة في الواقع. والكل ينتسبون إلى عقيدة التوحيد في الظاهر، ولكنهم في الحقيقة والجوهر أهل شرك، يشتركون بالحق موطفهم ومذاهبيهم وعلماءهم وأهواهم<sup>(41)</sup>. وهكذا، ما توحده اللغة تفرقه الملل والقبائل، وما يوحده الكتاب تفرقه المذاهب والعصبيات. هذا هو واقع الحال منذ عصر النهضة حتى الآن، واقع فرقه وعصبيته<sup>(42)</sup>، ولن يرأب الصدوع الذي يشق الوعي والذاكرة بالقفز فوق الاختلاف. فالتوحيد يقوم على جمع ما اختلف في التاريخ وما تشتت عبر الزمن. إنه إعادة بناء، تتطلب تفكيك بناء هش أو متداع لجمع عناصره، لبنائه من جديد، أي تتطلب معرفة العناصر التي تقوم بها الوحدة وتلتسم الهوية.

(41) الناس هم في الأكثر مع «المملوك والذى لا من عصم الله» كما جاء في المؤثر الشيعي ولهذا تزكى الأحاديث المنسوبة إلى الأئمة على ذم الرئاسة، كما تصبح بمحالة العامة في الرواية، لأن «ما خالف العامة في الرشاد» ولأن «من طلب الرئاسة هلك» راجح الكافي الرازي، الأصول من الكافي، دار صعب بيروت، 1401 هـ. المجلد الأول باب اختلاف الحديث، ص 62 وما يليها، والمجلد

الثاني، باب طلب الرئاسة، ص 297 وما يليها

(42) هذا ما لاحظه العلماء والمفكرون المسلمين مد الأفعاني. فقد قال الأفعاني في رمه قوله المشهور. «اتفق المسلمون على أن لا يتفقوا». وفي أيامنا هذه يقول السيد محمد حسن فضل الله في خطبة: «الشرق بلد العصبيات الداتية»، راجح جريدة «النهار» ال بيروتية، السبت 19/4/1986

وعناصر كل وحدة هي ما اختلف وتفرق ومن يفعل ذلك لا يقوم بفككك ما التحمس وتماسك بقدر ما يسعى إلى لملمة ما تفرق وتشتت، وذلك بالوقوف على أسباب الاختلاف وعقل مقومات الهوية. وكل محاولة لا تتحمّل إلى دراسة المختلف وعقله للانفتاح عليه واحتواه محكوم عليها بالفشل، كما هو شأن معظم محاولات التوحيد مسـدـ النهضة. وهي محاولات إما أنها تقفر فوق الاختلافات وتهرب من مواجهتها، وإما إنها محاولات لا تعرف بالاختلاف والتعدد إذ هي تنحو دوماً إلى المماهاة والمشابهة. والأولى إذ تقفر فوق الاختلاف وتتجنب مواجهته بتأكيدها على وحدة الأصل لغة أو عرقة أو معتقداً، إما تقفر فوق واقع التفرقة ولا تقيم وزناً للتاريخ ولا تحفل بما حمله الزمن من الصدوع والانكسارات. إنها لا تعرف بالشرح الذي حصل. وهي إذ تتعامي عن الفرق وتطمس الاختلاف لا تحل الاشكال، ويكون مثل أصحابها كمثل من يدفن رأسه في الرمال. ومن يتعامي عن الحقائق تفجأه وتداهمه من حيث لا يحتسب، كما يحصل غالباً عندما يذر الاختلاف قرنـه وتطلـ الفتـة برأسـها بالرغمـ من كل خطـابـاتـ الهـوـيـةـ ومـقـالـاتـ الوـحدـةـ.

وأما الثانية، فإنـها إذ تحتـدـ دـوـمـاـ عنـ المـماـهـةـ، تـؤـديـ إـلـىـ «ـالـاخـتـزالـ»<sup>(43)</sup> والاستبداد. إنـ هذهـ الـمـحاـولـاتـ لاـ تـعـرـفـ بـالـفـروـقـاتـ الطـبـيـعـيـةـ وـالـتـارـيـخـيـةـ بـيـنـ الـمـجـمـوعـاتـ الـمـطـلـوبـ تـوـحـيـدـهـاـ، الـفـروـقـاتـ فـيـ الـلـغـاتـ (ـوـالـلـهـجـاتـ)ـ وـفيـ الـاعـرـافـ وـالـتـقـالـيدـ، وـفيـ الـرـمـوزـ وـالـطـقـوسـ، وـفيـ الـمـذاـهـبـ وـالـاتـحـاهـاتـ، وـفيـ الـطـوـائـفـ وـالـمـللـ. وـهـيـ إذـ تـفـعـلـ ذـلـكـ ساعـيـةـ دـوـمـاـ إـلـىـ اـنـتـاجـ التـسـابـهـ، عـلـىـ حـسـابـ الـمـخـتـلـفـ، إـيـماـ تـقـولـ وـتـضـطـ بـلـ تـقـهرـ وـتـسـتـدـ، وـتـسـتـبعـدـ وـتـقـصـيـ وـهـيـ فـيـ أـقـصـىـ الـأـحـوـالـ تـصـفـيـ وـتـبـيـدـ. ولـذـاـ، إـنـ هـذـهـ التـجـارـبـ آـتـتـ بـدـورـهـاـ إـلـىـ الشـشـلـ وـالـاجـبـاطـ. لأنـ مـاـ لـاـ يـمـكـنـ فـهـمـ وـعـقـلـهـ لـاـ يـمـكـنـ السـيـطـرـةـ عـلـيـهـ. لـذـاـ، فـالـمـطـلـوبـ عـقـلـ الـمـخـتـلـفـ لـاـ بـنـدـهـ وـاـقـصـاؤـهـ أـوـ تـصـمـيـتـهـ وـإـبـادـتـهـ وـعـقـلـ الـمـخـتـلـفـ يـعـنيـ أـنـ يـدـرـكـ كـلـ وـاحـدـ أـنـ هـوـيـةـ الـجـزـئـيـةـ إـيـماـ هـيـ مـحـصـلـةـ تـارـيـخـهـ، أـيـ يـطـرـ إـلـىـ إـرـثـهـ الـخـاصـ بـوـصـفـهـ تـارـيـخـاـ، فـيـتـزـعـ بـذـلـكـ هـالـةـ الـقـدـاسـةـ عـنـ الـقـرـاءـاتـ وـالـتـفـاسـيرـ، وـعـنـ الـمـذاـهـبـ وـالـعـقـائـدـ، وـعـنـ الـدـعـوـاتـ وـالـاـيـدـيـوـلـوـجـيـاتـ، وـأـيـضاـ عـنـ الـأـشـخـاصـ وـالـأـعـلـامـ. الـمـطـلـوبـ أـنـ لـاـ يـنـظـرـ كـلـ فـرـيقـ إـلـىـ إـرـثـهـ بـوـصـفـهـ نـصـاـ مـقـدـساـ أـوـ وـحـيـاـ مـنـزـلاـ. فـكـلـ فـرـيقـ هـوـ فـيـ أـحـكـامـ وـمـقـولـاتـهـ نـتـاجـ تـارـيـخـهـ وـزـمـانـهـ. وـمـقـالـاتـهـ إـنـ هـيـ إـلـاـ اـقـعـتـهـ، وـهـوـ إـنـ فـعـلـ ذـلـكـ أـمـكـهـ أـنـ يـضـعـ

(43) راجع مقالة ممتازة عن الوحدة لكتابها د محمد سيلا، الوحدة والمعايرة، مجلة «المستقل العربي»، العدد السابع، 1985، ص 147.

ترأته موضع الفحص والقد. ويترتب على ذلك أمران: الأول إمكان التجديد وإعادة البناء واستنطاق الأصل من جديد اجتهاً وتأليلاً، والثاني افتتاحه على الغير، ذلك أنه إذ ينظر كل واحد إلى هويته بوصفها محصلة التاريخ فإذا نظر إلى تاريخه بوصفه هو الذي يصنعه، وإن لا شيء مما حصله وعقله وحرمه له صفة التعالي والقدسية، يدرك نفسه ومحدوديته ويدرك نسبيته. يدرك بأن كل حكم اجتهد فيه ينطوي على الظل (والله أحكم الحاكمين) وإن علمه ليس يقيناً ثابتاً (والله أعلم). فيفتح إذ ذاك على غيره ويعرف إلى أوجه الشبه والاختلاف معه. الحق أن نقد المذاهب المختلفة وتحليل المقالات المتعارضة والتقيب عن أصول الثقافات المتباينة قد يكشف فيما وراء الاختلاف والتوعي اشتراكاً في قواعد التفكير وتشابهاً في آليات الذهن وقد يكشف أن نظام المعرفة واحد<sup>(44)</sup> وأن قواعد الذهن هي هي. وبذلك يكتشف الواحد في الفريق الآخر شطره. فالإنسان مقسم دوماً على نفسه. فهو واحد ومنقسم، مفرد وجمع، أو مفرد بصيغة الجمع على حد تعبير الشاعر أدونيس. وهذه النظرة لا تصح فقط بين أهل المذاهب المختلفة ضمن الملة الواحدة أو الأمة الواحدة، بل تصح أيضاً بين الملل والأمم والثقافات على اختلافها وتعارصها، وتصادها بحيث يمكن للعقل الناقد الفاحص أن يكشف وراء الاختلافات والتضاربات الأساس المشترك والجذر الواحد، وإن اختلفت الانماط والأساليب. فالآخر قد يكون الجحيم كما قال سارتر. ولكن يمكن القول أيضاً أن الجحيم هي الدات. ولو استخدمنا اللغة القرآنية لقلنا أن الإنسان مبتلى بنفسه. ولذا، ليس الآخر هو مشكلتنا فقط، بل الوجود الإنساني هو بذاته البلاء وهو المشكلة. ولذلك فلينظر الإنسان إلى نفسه أولاً. ليكشف عن أحاطاته وعن معايه وليتجدد عن أوهامه، ولينبذ التبعض والتحزب. وهذا شرط الوصول إلى الحقيقة بل هو سرط التلاقي مع الآخر. فالحقيقة ليست معطى خفياً ينبغي البحث عنه، بل هي نتاج وبياء. ولا تبني الحقيقة من دون الغير. إذ للغير الحق في أن يكون مختلفاً عنا، ما دام الاختلاف آية من آيات الخلق. فعلينا أن نعرف بحق الآخر إذا أردنا درك الحقيقة وبلغ الوحدة. فالحق وجه من وجوه الحقيقة ولهذا فنحن إنما نحتاج أول ما نحتاج إلى الإعلان عن «حق الاختلاف» الذي هو حق من حقوق الإنسان، إن لم يكن أبرزها. حتى يكون احتلاف الآخر عن الآماً أمراً لا جدال فيه، أي حتى يتم

(44) هذا ما يحاول الكشف عنه محمد أركون في سنته. «سحو إعادة توحيد الوعي العربي - الإسلامي»، انظر كتابه: «تاريخية المكر» المصدر السابق، الفصل الرابع

«قبول كل فريق بالفريق الآخر وكما هو»<sup>(45)</sup> في معتقده ومذهبة، وفي طقوسه ورموزه. وما دمنا لم نصل إلى الوحدة بعدم اعترافنا بحق الغير فالأخلى أن نعترف بذلك. فإن وحدة تحاول أن تستطيع الآخر أو تلجمه أو تقهقه وتستبدل به لن تعم طويلاً. إذ سرعان ما يتتصدّع البناء. كذلك فإن الخطاب الذي لا يزيد عن كونه تكراراً لهوية فاقدة لمقوماتها عادمة لعنصرها لن يصنع وحده فقط.

هكذا ينبغي للكل أن يكتبوا بيان الاختلاف معترفين بعضهم البعض مقررين بأن الواحد هو شطر الآخر وبأن العقائد والمذاهب هي وجوه لحقيقة واحدة. والاعتراف بحق الغير وبأن له حقائقه وقسطه من الوجود يتطلب دهناً مفتواحاً وعقلاً نيراً كما يتطلب شجاعة وزهداً، وإذن وعيًا مضاداً بالذات. إنه يتطلب مجاهدة للنفس. وتلك هي الثورة الحق. لأن الثورة الحقيقة هي الانتصار على الذات. ولا شك أن ذلك هو الذي يسهم في تخفيف حدة التزاعات وألم الشروخ ونبذ العصبيات لبناء وحدة تجمع بين شعوب وقبائل، ومملل وطوائف، وأحزاب وطبقات. فالوحدة هي حقيقة بناء، وهي تكامل.

---

(45) هذا ما يدعو إليه الشيخ محمد مهدي شمس الدين، أي قول الآخر والاعتراف به، راجع مقالته: من أنس الوحدة الإسلامية، مجلة العرفان، العدد 7 أيلول، 1984، ص 8.

## **اللاهوت والناسوت**

### **I - رواية الحقيقة:**

لقد اعتاد الفكر عند تناوله للظاهرة الدينية أن يتحدث عن غُيبتها ولاهوتها، عن مصادرها الربانية ومبرعها الروحي وطابعها المثالي وصعيدها المتعالي وجنبابها الروحاني التَّنْدِسِي. فإلى مثل هذه الأشياء يتوجه الذهن، فعلاً، عندما يفكر في أمر الدين والوحى والتبوعة. غير أنها سنقوم، هنا، بقليل للأمور، لكي نتحدث في الدين، ونعني به الإسلام على وجه الخصوص، عن ناسوته وأرضيته، عن أبعاده العلمانية، ووجوهه الدينوية، وصفاته المدنية؛ وهي وجوه وأبعاد وصفات طالما ظلت غائبةً أو منسيةً، بل عمل، بالآخر، على تغييرها وطمسمها، مع أنها كانت تحضر وتتجلى، بشكل أو بآخر، على قدر ما تغيب أو تُنْيَب، وعلى أقوى ما يكون التجلي، وأخطر ما يكون الحضور.

إذن، ستتكلم على الدين من وجهة نظر الدنيا، وعلى السماء من منظار الأرض. والمسوغ فيما نذهب إليه، ما نشهده من تجليات الأديان في الهنا والآن، تعني كيفية ترجمة الأمر الإلهي على الصعيد البشري، وتقنيات الممارسة الدينوي للظاهرة الدينية، ومآل المعنى المتعالي لدى الكائن المتأهي، وأالية تحقيق المقدس على أرض الواقع. إذ المشهود، دوماً، أو غالباً، أن المشاريع الدينية التي هي في أصلها حُفْرٌ وتحريم، أو تهذيب وتأديب، تَرُوِّلُ في أفعال البشر وعماراتهم، وفي أبنيةهم ومؤسساتهم، إلى ضدها؛ أي تؤول إلى انتهاك المحرم، وانهيار المعنى، ونسيان البداية، والإنقلاب على الأصل، وتحويل الظاهرة القدسية إلى رأسماں رمزي، بل إلى سلع رمزية يتم انتاجها وتداولها واستهلاكها، وفقاً لأهواء البشر ومصالحهم ونزجسيتهم. وأبلغ شاهد على ذلك ما حفل به تاريخ الأديان، تعني تاريخ الملل والطوائف، من التزاعات والمحروب والغواص، وما ارتكب باسم المقدس من استباحات ومتالم وفواحش.

ولا تفسير لذلك سوى أن دُنيوية الإنسان تعمل، دوماً، على نَسْخ<sup>(1)</sup> آخر ورثته

= (1) في تأدية للمعنى ذاته بصيغة أخرى، يقول الباحث الجزائري عمار بحسن. «إن دنيوية الإسلام تمتص

ولهوبيته. ولهذا، فتحن لن نعقل الظاهرة الدينية، إلا إذا غَيْرَنا طريقة تناولها، فتحدثنا عن دينويتها وناسوتيتها وعلمانيتها. فلا بد للعقل إذا أراد أن يفكر، من ممارسة نقله للذاته، وتغيير طريقة تفكيره<sup>(2)</sup>. إن ذلك، وحده، يجعلنا نعقل ما لم يكن ممكناً عقلاً، أو ما كان ممنوعاً عقلاً من أمر الأديان؛ وحده يتيح لنا أن نعقل خراب المعنى والجانب الفضائحى في تاريخ الأديان.

بالطبع ثمة أناس يحتاجون على مثل هذا التناول، ويتعارضون عليه؛ ونعني بهم أولئك الذين يصرّون على أن يتناولوا في الظاهرة الدينية، قُدسيتها وطهرها ونقائصها، معتبرين أن ما لا يكون فيها كذلك، لا يمت إليهاصلة. ولكن هؤلاء لا يريدون لنا أن نعرف كيف حَرَّت الأشياء و تكونت، وكيف يتم صنع التاريخ. فهم، في الحقيقة، لا يصدقون ما يقع، ولا يريدون أن يُروي تاريخ الحقيقة؛ بل هم يتعامون عن الحقائق، ويكتذبون الواقع والأحداث. ولكن للتاريخ انتقامه وجيله وسخريته<sup>(3)</sup>. ولهذا فهو يعود على أسوأ ما يكون العود وأرهبه، إذا ما طُمِست حقائقه واقتصرت وقائعه.

ولا شك، أيضاً، أن الفكر الديني يسعى، دوماً، إلى لام المعنى المشروح أو المتتصدع، بإضفاء معنى على ما لا معنى له، أو بخلع دلالات على الواقع الفضائحية لممارسات البشر. ولكن مثل هذا المسعى لا أساس له من الفكر، إنه تبرير أكثر مما هو تفكير، بل نفي للتفكير.

## II - حقيقة العلمانية:

وإذا شئنا أن نحصر حديثنا بالعلمانية التي هي مدار الكلام هنا، فإنه يجدر بنا أن نحدد ما نفهمه بهذه الكلمة؛ إذ يبدو أن لا اتفاق على مدلولها عند من يستعملها من

= آخر وفاته ومتافيزيقته ومتلوياته»، راجع مقالته: «الدين والدنوي: حول الإسلام والإبداع الديني والفنى»، مجلة «المستقبل العربي»، العدد 127، أيلول، 1989، ص 39؛ وهي مقالة قيمة تلقي الضوء على سالة العلمانية في الإسلام، في جوانبها الأدبية والفنية الجمالية.

(2) يعتبر ميشال فوكو أن رهان الفكر، بل الفلسفة، أن يتصرّر الفكر بما فيه، وأن يتاح له دوماً التفكير على نحو مغاير، بدلاً من تبرير ما يعرّفه من قبل، راجع مقدمة كتابه: «استخدام المتع»، ترجمة حورج أبي صالح، «مجلة العرب والفكر العالمي» العدد 2، ربيع 1988، ص 80

(3) هذا ما يقوله المفكّر الإنساني جورج بالأنديه؛ راجع الحوار الذي أحراء معه هاشم صالح تحت عنوان «السلطة والمحدثة»، في مجلة «الفكر العربي المعاصر»، العدد 41، أيلول - تشرين الأول، 1986، ص .26

الكتاب العرب. فما يسمى بـ«العلمانية»، أو «العلمنة»، يبدو صعباً على الوصف والتحديد<sup>(4)</sup>؛ وهو مدعوة للالتباس وسوء التفاهم<sup>(5)</sup>.

وفي الواقع، إن لمفردة العلمانية معناها الأصلي الاشتراكي، كما أن لها أيضاً معانيها الاصطلاحية، شأنها بذلك شأن معظم المصطلحات التي يتناولها أهل الفكر والعلم. فهي تعني، أصلاً، الشعب أو العامة، مقابل رجال الدين أو الكهنوت، أي تعني كل ما لا يتسم إلى رجال الدين، ويكون خارجاً عن سلطتهم، بعيداً عن تدخلهم. ثم استعملت، فيما بعد، للدلالة على ما هو مضاد للدين ومعادٍ لرجاله. غير أنه، إذا لم تكن العلمنة، بالضرورة، مضادة للدين، معادية لرجاله، فإنها تقتضي، على الأقل، الفصل بين الصعيد القدسي والصعيد السياسي، بين الكهنة والساسة، ولنجل بين الالاهوت والناسوت.

ودفعاً للالتباس هناك معيار يمكن استخدامه للفصل بين العلماني وغير العلماني، هو أصل المشروعية التي يرتكز إليها مجتمع ما في تصوره لهويته، وفي إرساء نظامه وإدارة وحدته وتسيير شؤونه. ففي المجتمع الديني، أو اللاديني، تستمد المشروعية، بل المعنى والنظام والوحدة، من خارج المجتمع، من مصدر مفارق، علوي، غائب، قدسي والإنسان لا مشروعية له هنا، ولا شرعية. إذ هو غير مؤهل لأن يستقل بذاته. فهو مجرد نائب أو وكيل، بل عبد يتأمر بأوامر قوقة أو مشيئة علياً تتجاوزه، ولا تقع في متناول تسلطه هي، إذن، مجازية، رمزية، ولا حقيقة لها بذاتها. هذا في حين أن المشروعية، في المجتمع العلماني، هي على الضد من ذلك، تتبع من داخله لا من خارجه. فالإنسان في المنظور العلماني، هو كائنٌ خارج عن تصوره<sup>(6)</sup>، مستقلٌ بعقله، مالكٌ زمامه، يتيح معرفته عن ذاته وعن عالمه بيحثه ونظره، ويُشرع لاجتماعه مع غيره بحسب تجاربه وخبراته. فلا مصدر، إذن، لشرعية غيره.

(4) هذا ما لاحظه محمد أركون؛ راجع مقالته حول «الإسلام والعلمنة»، في كتابه «تاريخية الفكر العربي الإسلامي»، منشورات مركز الإنماء القومي، بيروت 1986 ، الفصل الثامن.

(5) هذا ما لاحظه أيضاً محمد عابد الجابري في مقالة له عنوانها: «بدل العلمانية: الديموقراطية والعقلانية»؛ راجع مجلة «اليوم السابع»، الصادرة في باريس، عدد 22 آب 1988 ، الصفحة الأخيرة.

(6) وهذا معنى «التغير»، كما فهمه كنط؛ راجع تعريفه له عبد ناصيف نصار في مقالته. «إشرق عرفاني أم توير عقلاً»؟، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 37، ص 32.

وإذا كانت العلمة لا ترتبط بالعلم، من حيث اشتقاها، فإنها لا تنفك عنه، من حيث ظهورها، إذ هي ارتبطت، تاريخياً، بتعليم العلوم المقلية في المدرسة، مقابل تعليم الدين في الكنيسة<sup>(7)</sup>. فهي، إذن، مطلب أو نشاط عقلي، أي عقلانية، وهي أيضاً متزعج تحرري، أي ليرالية، نظراً لكونها مسعىً لتحرير الإنسان من قيوده. إنها مذهب له متزعج الإنساني، ومضمونه التحرري، وشكله العقلاني. ولهذا، فالحديث عن بعد علماني في التجربة الدينية الإسلامية، هو، في الوقت عينه، حديث عن منازعها المقلية والليرالية والإنسانية، وذلك خلافاً لما يُظن، وضدأ على الذين ينفون عنها ذلك.

ولكن، إذا كانت العلمانية هي كذلك، فإلى أي حد يصح الحديث عن علمة إسلامية، ونحن نعرف أن المشروعية في الإسلام بُنيَتْ، من أساسها، على الدين وأنه لا فصل، من ثم، بين الدين والسياسة في الاجتماع الإسلامي؟

في الجواب على ذلك، نقول هذا ما ينبغي مناقشته وإعادة التفكير فيه. أولاً لأن الإسلام لا ينحصر في معناه الديني، بل هو أوسع من ذلك، إذ من الممكن أن يدل على عالم ثقافي، أو مساحة حضارية، أو سياسيات وتجارب في الحكم؛ كما يمكن أن يشير إلى عصر ازدهرت فيه علوم العقل على قدم المساواة مع العلوم الدينية النصية. فهو يدل، إذن، على كل ما يمكن تعمّقه بعنوان «الإسلامي». ولهذا، فهو اسم تختلف معاناته، وتتعدد مستويات دلالاته، ولا شك أن الإسلام يتضمن علمة ما، إذا نظر إليه مثل هذه النظرة الواسعة؛ إذ لا يمكن تجريده عن نشاطه العقلي التحريري وعن مساعه التحرري ومتزوعه الإنساني.

غير أنهاستقرأ الإسلام قراءة علمانية لشيء آخر، بالتحديد، هو أنها لا تُسلم بالمسلم به، أي أنها لا تعتبر المشروعية في الإسلام على نحو ما اعتبرت عليه. ذلك أنه من الممكن أن تعتبر تلك المشروعية، باعتبار آخر، أي باعتبارها شيئاً إنسانياً، لا إلهياً؛ هذا إذا شئنا للتفكير أن يفكر؛ إذ الفكر هو بمعنى ما، اعتبار الشيء، على غير ما اعتبر عليه، أي قياسه إلى أشياء لم يُقسِّ عليها، أو ربطه بأمور لم يربط بها، أو تناوله على مستوى لم يُلتفت إليه، من قبل. وبالفعل، فإنه إذا كان العقل الإسلامي قد اعتبر المشروعية في الإسلام باعتبارها إلهياً، فلا يعني ذلك، بالضرورة، أن الأمور قد جَرَتْ على هذا النحو. ربما

(7) انظر مقالة الجابري، المصدر السابق.

تكون قد جَرَت كذلك على مستوى الخطاب المعلن، أو في الوعي الموعن. غير أن اعتبار الشيء، باعتبار ما، في الخطاب، لا يعني أنه قد تكون على نحو ما اعتبر عليه، إذ وجود الشيء مغایر ل Maherite، اعتباراً<sup>(8)</sup>، أي لتصوره والعلم به. ولولا هذه المغایرة، لما كان ثمة إمكان للعلم به، ولإعادة التفكير فيه. ومن جهة أخرى فإن وعي البشر لذواتهم لا يعني، بالضرورة أيضاً، أن ممارساتهم تجري على نحو ما يعون الأمور ويتصورونها. إذ البشر بوصفهم، فاعلين اجتماعيين، لا يعون، بالضبط، حقيقة ما يفعلونه ويمارسونه<sup>(9)</sup>. فقد يعتقد الإنسان أن المشووعية التي يستند إليها في علاقته/بنظيره وإخضاعه له، هي مشرووعية إلهية، ولكن هذه المشرووعية قد لا تكون، في حقيقتها، على ما وصفت به، أو أنها لا تمارس، على الأقل، على النحو المذكور، أي بوصفها ذات مصدر إلهي، بل الأخرى أن ننظر إليها، باعتبار آخر، أي بوصفها إنسانية. فممارستات الإنسان هي، في مطلق الأحوال، بشرية لا إلهية، إذا سلمنا بأنه لا قدرة له على الإنسالخ عن بشريته؛ فكيف إذا كان الموضوع يتعلق بممارسة السلطة، وهي محور التزاع بين البشر، منذ كان يبنهم اجتماع.

### III - دينوية الخلافة: في واقع الأمر، لا يتجرد الحكم، في الإسلام، عن صفتة الناسوية<sup>(10)</sup> الدينوية، وعن

(8) يقول الفيلسوف صدر الدين الشيرازي بأن «وجود الشيء» وماهيته متهدان ذاتاً متفايران اعتباراً. وتأل هذا القول أن العلم بالشيء هو اعتباري، ومبادر لوجوده. ذلك أن ما يتطابق ونفسه، أي الذاتي، لا يعلم، إذ هو من قبل تحصيل الحاصل؛ إنما تعلم الماهية، والماهية اعتبارية كما يقول السبزواري؛ فلا يعلم إذن، إلا الاعتباري؛ والاعتباري لا يتحقق بذلك، بل يقوم بغيره وينسب إليه، وهو يحتاج إلى نظر وتدبّر؛ كما أنه ذو طبيعة مقالية خطاطية. من هنا فاعلم بالشيء، إنما هو اعتباره إلى شيء آخر. راجع قول الشيرازي في «رسالة التصور والتصديق»، التي وردت في آخر كتاب «الجواهر النضيد» للعلامة جمال الدين الحلي، منشورات بيدار، طهران، 1363 هـ. وراجع بخصوص قول السبزواري شرح منظمه عند: ميرزا مهدي مدرس آشتوني، تعلقة بشرح منظومة حكمت سبزواري، انتشارات طهران، 13 هـ، ص 110؛ مع الاشارة إلى أن هذا الشرح مكتوب بالعربية، وإن كان عنوانه بالفارسية هذا قول ينسبه محمد أركون إلى علماء الاجتماع المعاصرين، ولعله لعالم الاجتماع الفرنسي بيير بورديو؛ راجع محمد أركون، الأصول الإسلامية لحقوق الإنسان، مجلة الفكر العربي المعاصر، العددان 63/62، ص 119.

(10) إننا نقصد بالناسوت هنا كل تجلٍ إنساني، أكان وجوداً أو علماء، وهو يقابل «اللاهوت»، ويعني به أيضاً العلم بالله وتجلياته.

طابعه العلمي المدنى. وليس المهم، في هذا الصدد، ما يُقال عن مصدر السلطة ومشروعيتها؛ وإنما المهم آلية نشوئها ومنتقى عملها وكيفية ممارستها. والحال، فإن السلطة، في المجتمع الإسلامي، لم تتشكل، مرة، إلا بفضل صراع العصبيات القبلية أو القومية العرقية. وكانت تعبّر، دوماً، عن تواؤن القوى بين الجماعات المختلفة واللغات المتنازعة. ولا غرو، فالمنطق الذي يتحكم بنشوء الدول ورسم السياسات، لا يخدم، في الغالب، مقاصد الشريعة؛ وإنما ينبع من إرادة القوة، وتوجهه، دوماً، استراتيجية للسيطرة والاحتضان. عليه، فليس المجتمع الإسلامي، ولم يكن يوماً من الأيام، مدينة فاضلة، يحيا أهلها حياة وثام واسجام، أو حياة سلام واطمئنان. وإنما هو كغيره من المجتمعات ساحة للعبة القوى، ومسرح<sup>(11)</sup> يحجب الأدوار الحقيقة للممثلين، أي لذوي الفعل والتأثير. وهو رهان من الصراعات، وميدان للتنافس على الخيرات وعلى السلطات، ماديةً كانت أم رمزية<sup>(12)</sup>، بما فيها الدين نفسه. بل المجتمع يفهم اليوم كنص، أي ككلام تقرأ فيه كل مجموعة فاعلة ذاتها، ومكانتها، وعلاقتها بسائر القوى، فتجرب لغتها، وتخلع معناها على الواقع الاجتماعي، وتنهى من ثم بإعادة تشكيله وانتاجه بمعنى من المعاني، وعلى نحو من الأنحاء<sup>(13)</sup>. نعم إن

(11) لقد طرأ جذري على تصور العلماء للظاهرة الاجتماعية. فلم يعد المجتمع يفهم من خلال مفردات الكيان العضوي، أو الآلة المعقولة، بل بات يدرك من خلال مفردات أخرى يستثيرها من الحالات أخرى، كان يقرأ المجتمع بوصفه مسرحاً أو لعبة أو نصاً؛ راجع مصدّد هذه المسألة حورج بالأندلسي في كتابه «الغوصي» (Le Desordre) (دار فايار، باريس، 1988)، القسم الأول، الفصل الثالث، ص 63، وأيضاً الحوار الذي أجراه معه هاشم صالح، المصدر السابق، وذلك حيث أشار بالأندلسي إلى مفهومه عن المجتمع من خلال كتابه «السلطة على المسرح».

(12) كما يذهب إلى ذلك، خاصة، بيير بورديو الذي عَرَف علم الاجتماع بوصفه «العلم بالسلطات الرمزية». ولهذا فقد اهتم دراسة الظواهر والحقول الرمزية في المجتمع، مستخدماً مصطلحات مثل: الرأس المال الرمزي، والسلع الرمزية، والعلاقات الرمزية، والعنف الرمزي...، وهي مقولات أساسية في تصويره للظاهرة الاجتماعية. وهو يعتنِ مثلاً أن الظاهرة الدينية هي سلطة رمزية، وأن المجال الديني القدسٌ هو نوع من الرأس المال الرمزي أي سلع رمزية يتم إنتاجها وتداولها واستهلاكها، بل التنافس عليها، تماماً كما هو شأن السلع المادية. راجع بهذا الصدد درسه الاشتراكي في «مفهوم رسّاس» بعنوان: درس في الدرر، ترجمة عبد السلام بعد العالى، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 29، ص 53، وأيضاً مقالته: الرأس المال الرمزي والطبقات الاجتماعية، للمترجم نفسه، وفي المجلة نفسها، العدد 41، ص 46؛ كذلك يمكن الاطلاع على الحوار الذي أجراه معه هاشم صالح بعنوان: بورديو بين كارل ماركس وماكس فيبر، المجلة إياها، العدد 37، ص 65.

(13) أن يفهم المجتمع بوصفه نصاً يقرأ من حلاله، كل واحد، فرداً كان أم جماعة، واقعه الاجتماعي والمكانة التي يحتلها وعلاقته سواه، وأن يسهم بإعادة إنتاج هذا الواقع، كما يذهب إلى ذلك بورديو وسواء، معناه =

الكتاب المنزل هو النص الذي يقرأ، من خلاله، المسلم عالمه الاجتماعي. ولكن مآل النص أن ينسخ ويُؤَول، عند كل من يقرأه. وكل واحد يُؤَوله بحسب استراتيجيته في القراءة، فيقرأ فيه ذاته، ويستعرض قوته، ويعرض معناه ورسومه، ويتحدث من مقامه ومن خلال مكانته.

هكذا حصل الأمر منذ البداية، أي ابتداءً من النبوة. صحيح أن النبوة، بما هي وحيٌ يُوحى، مبتدئ الإسلام ومبدأه، وأن الحاكم فيه، قد استند، دوماً، إلى الشريعة الدينية. ولكن النبوة، بما هي وحيٌ يتلقاه الإنسان، ذات طبيعة ناسوتية وصفة دنيوية. والحق أن الأنبياء قد انخرطوا في الواقع المعاش وتملّكوا الحياة الدنيا، إذ كانوا يقودون الجيوش ويفتحون الفتوح ويدخلون البلدان ويدبرون الأمور، «فعاشوا ملوكاً وماتوا ملوكاً»، على ما لاحظ الفقيه الماوردي<sup>(14)</sup>. كذلك النبي العربي، كان كغيره من الأنبياء، قد ملك الدنيا وانخرط في صناعتها<sup>(15)</sup>. ولا مراء أنه قد كان له مشروعه في الدنيا واستراتيجيته للحكم، الأمر الذي تجلّى في سعيه لإقامة مدينة الصلاح على الأرض، بإخضاع البشر، وحملهم على التسلّيم بما أتاهم به من لدن الغيب، والالتزام بشريعته، والطاعة له ولمن يخلفه من خلفائه.

وأما الخلاقة، فقد كانت، منذ نشوئها، مؤسسة دنيوية مدنية، وهي لم تحسّم مرة، إلا وكان الله غائباً عن مسرح الأحداث، ليحل محله الإنسان بأهواه وطبعه. بفضلاته ورذائله. ونكتفي بالإشارة هنا إلى أن ثلاثة من خلفاء النبي قد ماتوا قتلاً أو غيلة؛ وأن بعض الصحابة المبشرين بدخول الجنة قد اقتتلوا أياً اقتتال؛ وأنه بعد مصرع الخليفة الرابع، عليّ، استعاد

---

= أن الإنسان مشبه لا محالة. وهذا ما نذهب، بحن، إليه، ذلك أنا نعتبر، بصورة عامة، أن الإنسان، سواء قرأ في الصور، أو في العالم المحيطة به أو التي يوجد فيها، ومن بينها عالمه الاجتماعي، إنما يقرأ ذاته، بمعنى من المعاني، أي يخلع معناه ورسومه على ما يقرأ، ويعيد إنتاجه بصورة من المصور وعلى كل، فإن استخدام مصطلح القراءة لغير الصور، في تناول الموضوعات التي يعالجها الإنسان، إنما يعني النظر إليها بوصفها صوراً

(14) راجع نص الماوردي في ملحق دراسة سعيد بنسعيد دولة العلاقة، مطبعة دار الشر المغربية، الدار البيضاء، (د.ت)، ص 177-178.

(15) يمكن التذكير بالحديث النبوي الفائق حُبِّ إلى من دنباكم ثلاث: النساء، والطيب، وجعلت قرة عيني الصلاة. وتجدر الإشارة هنا إلى أن الرؤية القرائية والنبوية للإنسان وشهواته ليست رؤية مثالية، يغلب عليها الطابع الزهدى، وإنما هي رؤية تكاملىة إذا جاز التعبير، تأخذ بالاعتبار مختلف ميلول الإنسان وزناعاته، راجع في هذا الشخصوص، التقديم الذي قدمتُ به بعض النصوص العربية التي تعالج موضوع الللة. نصوص عربية في الللة، ورد التقديم في مجلة الفكر العربي المعاصر، العددان 66/67، ص 99.

معاوية سلطة قريش المفقودة؛ وأنه لم تمض عقوداً على وفاة المؤسس حتى قتل حفيده أبي سفيان، الذي انهزم أمام قوة الإسلام الصاعدة الكاسحة، حفييد محمد، ثاراً وانتقاماً. وانقلب القوم على النبوة، وتحولت الخلافة إلى «ملك عصوض». ومن معاني الملك المجد والعزّة؛ ومن منازعه الغلبة والقهر والاستئثار. وأما الملك العضوض فهو محض الفقرة، والسياسة العاربة عن أي مشروعية، أي السياسة بوصفها أمراً للأمر. وهذا ما عبر عنه معاوية أصرّح تعبير وأبلغه، عندما خاطب جماعة من الكوفة قائلاً: «أو تظنون أنني أقاتلكم لأنكم لا تصومون ولا تصلرون؛ كلا، وإنما أقاتلكم لأنّكم لأتمّر عليكم».

ولا يبالغ إذا قلنا بأن الأمور قد جرت كذلك، في جميع العصور وفي كل العهود، مع اختلاف الدول ونقاوتها في الالتزام بالشريعة وتطبيق أحكامها. ولا غرابة، فالأمر الإلهي لا بد أن يترجم إلى أمر إنساني، ولا ترجمة من دون نسخ أو تبديل، أي لا بد أن يتمظهر في مؤسسات سياسية مدنية كالخلافة والإمامية والملك؛ وأن يتجسد في ممارسات مقالية عقلية، كما في الاجتهاد والتأويل. وعلى كل، فالإلهي هو نمط من أنماط ممارسة الحياة الدنيا، والقدسي سلطة على البشر، ولكن على نحو رمزي.

ولعل هذه الحقيقة لم تغب، من قبل، عن أذهان المسلمين. فهم: «تعاملوا مع «الخلافة» بوصفها دينية ناسوتية. بدليل أنها لا تجد دولة من الدول التي تعاقبت على الحكم، في الإسلام وفي أي من مجتمعاته، قد سميت «دولة إسلامية». بل تُسبّب تلك الدول إلى أصحابها ومؤسساتها، أي إلى العنصر والعرق، أو إلى القبيلة والأسرة، أو إلى الفرد والشخص. فقيل، مثلاً، الخلافة الأمورية، والدولة السلجوقية، والسلطنة العثمانية؛ وقيل عهد الرشيد، وعهد المتوكل، الخ..».

هكذا، فالدول الإسلامية ترتبط، كغيرها من الدول، بالشاهد لا بالغائب؛ ببناتها، أو الذين يستولون عليها، لا بالشريعة التي تستند إليها. ومعنى ذلك أن السلطة لم تكن إلهية، بل كانت بشرية في طريقة نشوئها، وفي آليات ممارستها وتقنيات سيطرتها. إنه دليل، في أي حال، على التمييز بين الدولة والشريعة، بين الصعيد السياسي والصعيد الديني. والحق أنه بعد زمن النبوة والخلافة الراشدية، قد حصل فصلٌ واضحٌ، وإن غير حاسم، بين الخلفاء والعلماء، بين السلاطين والفقهاء<sup>(16)</sup>، أي بين رجال السياسة ورجال الدين، بحسب التسميات

(16) راجع بقصد هذه المسألة كتاب د. وجيه كوثراني، «الفقيه والسلطان»، دار الرشد، بيروت، 1989؛ وفيه =

المتداولة اليوم. فصار لكل فريق ميدانه و مجال عمله و مركز تأثيره. وهذا الفصل الذي يشير، نوعاً ما، إلى تعدد مصادر المشروعية في المجتمع، إنما يشكل ظهراً من مظاهر العلمنة. ولا جدال في أن الدولة، نسبة إلى الشريعة، هي الأقوى والأولى ، والأحق إذا. في حين أن الشريعة تابعة، غالباً، للدولة والله لها، ونعني بالشريعة، على وجه الخصوص، إعادة إنتاج الوحي ف跟她 وكلاماً، أحكاماً وعقائد. ولا عجب، فمنطق الدولة يقتضي بأن تكون الولاية غاية بذاتها؛ ولذا، فهي أولى من الأحكام الدينية والفتواوى الشرعية. والدولة هي الأقدر، عادة، على تنفيذ ما تشاء. ولذلك كان القرار السلطاني أقوى من القرى الشرعية. ولعل هذا ما يفسر مغزى الحديث القائل: ما بعث نبي إلا في ملة من قومه<sup>(17)</sup>. ولقد قالت العرب: إن الله يزع بالسلطان أكثر مما يزع بالقرآن<sup>(18)</sup>. وخلاصة ما يمكن قوله أن الواقع ليس واحداً بل أكثر، وأن الواقع السياسي أكثر فعالية من الواقع الديني ، كما يمكن القول بأن لكل واقع، نوعاً من المشروعية الخاصة به .

#### IV - ناسوتية العقائد والشرائع :

ولنأخذ «الاجتهداد» مثلاً آخر لإيضاح ما نقوله. فما هي حقيقة الاجتهداد، إن لم يكن ممارسة عقلانية ذات طابع علماني تنبيري. والحال، فإنه بالاجتهداد، بما هو أعمال للعقل، أي بما هو رأي وقياس أو استدلال، إنما يستعيد العقل دوره المعتدل ويتحرر من سطوة النص. صحيح أن العقل في الممارسة الاجتهادية مرتبط بالنص، محكم له . ولكن للمسألة وجهها الآخر. ذلك أن من يسلك طريق العقل، أو يلعب لعبته، أو يتبنى استراتيجية في الدفاع عن النص أو استئماره، لا بد أن ينقلب به الأمر، وعندما يصير العقل مؤسساً للنص؛ كما هو الحال في تجربة فلاسفة الإسلام حيث الفلسفة تؤسس الملة والشريعة؛ أو يغدو العقل حاكماً على النص، بدل أن يكون محكماً، كما هو الشأن عند المعتزلة؛ فمن المعلوم أن النظر العقلي قد أفضى بهذه الفرقة إلى اعتبار العقل أولى من النص. وهكذا، فكما أن الولاية تؤول، عبر الممارسة، إلى كونها أولى من الشريعة وأحكامها، كذلك يؤول الأمر بالعقل عن طريق التأويل

= يعالج المؤلف، من خلال التجربتين العثمانية والصفورية، العلاقة بين المسلمين والفقهاء، بما تعنيه من وجود التأييد والاتحاق، أو الانفصال والمعارضة.

(17) استشهد بهذا الحديث ابن حليدون في «مقلمته»، وفي معرض حديثه عن حاجة الدعوة الدينية إلى قوة المصبية.

(18) ورد هذا القول في الصفحة الأولى ، وفي الكتاب الأول ، وهو كتاب السلطان ، من العقد الفريد لابن عبد ربه.

والاجتہاد، إلى أن يصبح أولى من النص. وفضلاً عن ذلك، فالاجتہاد هو ممارسة ذات طابع ديمقراطي، إذا جاز استخدام المصطلح الحديث أيضًا. ذلك أنه من حق كل واحد أن يجتهد، إذا ما استوفى شروط النظر، كما يحق لكل مجتهد أن يخالف، في اجتہاده، اجتہاد غيره؛ إذ الاجتہاد هو، دوماً، ظني؛ ومن ثم، فهو مظنة الخلاف. ولهذا، فإن ممارسة الاجتہاد هي، بمعنى ما، ممارسة لحق الاختلاف، على نحو ما تجلّى ذلك في اختلاف المذاهب الفقهية وتعدد الفرق الكلامية.

والاختلاف لا يمكن فهمه إلا بوصفه نتاجاً للعقل والتاريخ، أي بكونه قد نشأ عن اختلاف الظروف والشروط، وتفرق الأهواء، وتباین الطرق. فهو ليس علامة خطأ أو انحراف، بل شاهد على ناسوتية الشرائع والعقائد، إلا إذا اعتقينا مع كل فرقة بأن مذهبها، وحده، هو الصحيح والمطابق للشريعة والوحى. والتسليم بذلك معناه وماه أن يضع كل واحد نفسه في دائرة الإيمان، ويصنف جماعته في حظيرة الإسلام، وأن يرمي، بالمقابل، من يخالفونه في دائرة المغایرة المطلقة، متهمًا إياهم بالبدعة والضلالة، أو بالمرroc والزنقة.

غير أن لهذا الموقف مآزقة. فيإمكان كل واحد أن يتعامل مع كل واحد على هذا النحو، فيليجاً إلى نفيه واستبعاده؛ إذ لكل فريق حجمه وأدنته، والمناظرة لا تتفق عند حد، لأن لعبة الحجاج لا نهاية لها. ولهذا، فقد استمر الجدل بين أهل المذاهب المتنازعة قرونًا، دون التوصل إلى بت المسائل الخلافية والفصل في القضايا الجوهرية. بل آل الأمر في النهاية إلى جدلات عقيمة ومماحكات لا طائل من ورائها. ولا معنى لتكراره اليوم، بل الأخرى قبول الاختلاف وتجاوز الاستبعاد. وذلك يقتضي بأن لا نظر إلى الاختلافات القائمة من منظار علمي محض، أو من منطلق عقائدي صرف، بل تعامل معها بوصفها اجتہادات وتفسيرات وتأويلات، ترتبط باستراتيجيات فكرية سلطوية. فإنه من المعلوم أن لكل اجتہاد ظرفه وشرطه؛ وكل تفسير حبيباته ومبرراته؛ ولكن تأويل منطقه وقواعده؛ كما أن لكل مذهب سياساته للحقيقة، وكل نتاج معرفي مردوده السلطوي. ولهذا، فكل جماعة هي في تراثها، نتاج تاريخها، ومحصلة علاقتها بذاتها وبغيرها؛ وكل فرقة هي في علومها ومعارفها، منتجة، مجدة، مبتدعة؛ وكل مذهب له في أحکامه وشرائعه طابعه الناسوتي ويعده الدینیوی العلماني.

فلا مجال إذن لأن يخترق أحد الشريعة والحقيقة. بل الأولى التسلیم بـتعدد مصادر المشروعية، واختلاف أصول التشريع؛ والأخرى الاعتقاد بأن الحقيقة ليست واحدة، بل متعددة، وأن كل واحد يقوم ببناء حقيقته الخاصة.

صحيح أن الشريعة هي إلهية في الأصل والمبتدى. لكنها تؤول عند التفسير والتطبيق إنسانية دنيوية. لأن المجتهد، أيا كان مبلغ علمه وفهمه، يصدر عن ظن فيما يراه أو يستتبّطه، ولا يمكن له أن يبلغ اليقين، إذ لا أحد يبراً من الخطأ والوهم والنسيان؛ ولأن الحاكم، أيا كان مبلغ عدله وتقاه، لا يخلو من ظلم في تطبيق الأحكام، إذ لا أحد يبراً من النقص والهوى والاختلاف. ولهذا كان بعض علماء الإسلام لا يجزمون ولا يقطعنون، بل ينهون بآرائهم أو مقالاتهم بعبارة: «والله أعلم». ولعل هذا ما يفسر لنا قولًا للشافعي<sup>(19)</sup> يقول فيه «رأيي صواب يحتمل الخطأ ورأي غيري خطأ يحتمل الصواب». فالعلم بالشريعة هو احتتمالي ظني، لأنه لا يمكن أن يكون إلا بشريًا عقليًا. ولهذا، فلا أحد أولى بالشريعة والحقيقة من سواه. بل الكل مجتهدون، وإن معروضون للوقوع في الخطأ.

صحيح، أيضًا، أن الكتاب واحد، عند كل ملة. لكن القراءات كثيرة ومتباعدة. ولا يمكن أن يكون الأمر على غير ذلك. لأنه إذا كان عالم الإلَّال يتصف بالوحدة والبساطة والثبات والمماهاة التامة، فإن عالم الإنسان لا يمكن أن يُنْتَج إلا التعدد والتعميد والتغيير والاختلاف. ولو كان الكل يصدرون في آقوالهم وأفعالهم وسياساتهم عن الإلهي، أو يتوافقون معه، لما اختلفوا، ولما كان، بالأحرى، ثمة معنى لأن يقع بين البشر خلاف أصولاً. والحال فإن الاختلاف واقعة أصلية لا مجال لإنكارها وتتجاهلها؛ فمن الجدير، إذن، قبول المختلف والسعى إلى عقله والاختلاف معه، بدلاً من رفضه واستبعاده. ولا يتحقق ذلك إلا إذا نظرنا إلى الفرق والمذاهب من خلال ناسوتية الإنسان وزمنيته، أي بوصفها تعبرًا عن متزعه التشبيهي، أو شرطه التاريخي، أو طوره الحضاري، أو اجتهاده العقلي، أو حقه في ممارسة التمايز.

بمثل هذه النظرة النقدية المفتوحة، إنما توضع الأمور في موضعها الصحيح؛ إذ تجعلنا ننظر إلى اختلاف المختلف، لا بوصفه انشقاقةً وخروجًا، بل بوصفه تنوعًا وثراءً ومارسة للتعدد ذات محتوى ديمقراطي؛ كما تجعلنا ننظر إلى المخالفة في الرأي والمذهب والمعتقد، لا بوصفها بدعةً وضلالةً، أو مروقاً وزندقةً، أو اعتراضاً ثقافياً، أو استيراداً عقائدياً، بل بوصفها إنجازاً وإبداعاً، وإشراقاً وتوبيراً، أي تجليات للعقل الإسلامي في العلم والفلسفة، وفي الأدب والفن، وفي مختلف حقول الثقافة.

(19) استشهد بهذا القول د. رضوان السيد؛ راجع مقالته «الشريعة والأمة والدولة، نظرة في شعارات «تطبيق الشريعة» وأصولها»، مجلة منبر الحوار، العدد 13، السنة الرابعة، ربيع 1989، ص 68.

وحلها قراءة ناسوتية في الممارسات والمؤسسات، وفي النصوص والأحكام، وفي الدول والحكومات، تتيح لنا إعادة الاعتبار إلى ما هو مستبعد ومهمش ومغيّب، وإلى ما هو مختلف ومتغير في نظر العقل الإسلامي، ونعني به هنا بالتحديد، العقل الفقهي أو الكلامي، كما يتبيّن لنا إبراز ما تنظر إلى عليه الحضارة الإسلامية من وجوه الإبداع، ومن الأنشطة التأثيرية، والمناخ العلمانية التحررية. فالإسلام ليس ممارسة دينية شرعية فقط، بل هو أيضًا خلق حضاري، وإنتاج علمي وفكري، وإبداع لقضاءات فنية وجمالية<sup>(20)</sup>.

ولا شك أن قراءة بهذه تصدر عن مفهوم مغایر للحقيقة. ذلك أن التفكير بصورة مغایرة، يتطلب فهم الفهم من جديد، وإعادة النظر في مفهوم الحقيقة ذاته. فلم تعد الحقيقة تطابق الحكم مع الموضوع القائم خارج الذهن، ولا هي توافق الشرح أو التفسير مع المعنى الأزلي القائم في الذات المتعالية القاصدة، بل الحقيقة تتعلق بظروف تكونها وشروط إنتاجها وابنيتها<sup>(21)</sup>، وتتوقف على معطيات التجربة، ومواضيع النظر، وحقول القراءة، وأحوال الذات العارقة. إنها ثمرة الحاكمة الإنسانية، وشكل من أشكال ممارسة الإنسان لذاته، أي ثمرة تأوله لوجوده.

## ٧ - الناوت يُؤسس اللاهوت:

والتاكيد على أن الحكم في الإسلام، أو في أي شريعة أخرى، هو إلهي، إنما هو، في حقيقته حجب لناسوتية الحكم، أكان قراراً سياسياً أم تقريراً عقلياً؛ بل هو تستر على محاولة الحجب ذاتها، حجب الطابع الديني العلماني للدولة، أو الصفة الناسوتية العقلية للمعرفة. ذلك أن العبارة تخفي ما تعلنه في الوقت نفسه؛ تعني أن ما يتناسب قوله القائل: لا حكم إلا لله، أو هذا هو حُكْم الله، إنما هو عبارته ومنطقه، أي كونه حكماً بشرياً وقولاً ناسوتياً. ولهذا، فالقول بالحكم الإلهي لا يحجب الحكم الناسوتى الديني، بل يخفى عمل الحجب ذاته، أي تلك المحاولة التي ترمي إلى التاكيد على إلهية الأحكام بعبارات لا يمكن أن تكون غير بشرية.

وهذا هو الإشكال: لا يمكن للإنسان أن يعبر عن نداء الألوهية فيه، إلا بكلام إنساني

(20) راجع ما يقوله بهذا الصدد عبد الوهاب المؤذن الذي يستشهد به عمار بمحسن في مقالته: الدين والديني.. المصدر السابق، ص 16.

(21) انظر فهماً مغایراً للحقيقة عند جيل دلوز، المعرفة والسلطة، مدخل لقراءة فوك، ترجمة سالم بفوف، المركز الثقافي العربي، 1987، ص 70-72.

ينطق به شخص معين، في زمن معين، ويتنمي إلى قوم مخصوصين يتكلمون بلغتهم الخاصة. ولهذا، فلا مناص من أنسنة الوحي الإلهي على يد الإنسان. لأن هذا الأخير يدرك الله على صورته ومثاله، ويحسب ما يوحى به مخياله هذا على مستوى أول؛ ثم يلي ذلك مستوى آخر، أحسن، يتم فيه تأثير الله بحسب الأقوام ولغاتهم وثقافاتهم، إذ كل أمة تدركه، أيضاً، على صورتها ويحسب لغتها؛ كما جرى مثلاً، تهويده على يد العبرانيين، أو أعرقه مع اليونان، أو تعريبه في لغة العرب<sup>(22)</sup>. وكذلك الحال مع كل أمة، وكل طائفة وكل مجموعة؛ بل هذا شأن كل فرد واحد من الناس، يتخيله بحسب صوره واستعاراته. ولهذا قيل: إن الطرق إلى الله هي بعد أنفس الخالقين.

والإنسان، إذ يتحدث عن إلهية حكماته وممارساته، إنما يحاول أن يحجب إنسانيته التي هي من البداوة في الإنسان، بحيث تكاد تُنسى. فالإنسانية، لشدة جلالها وانتكاشفها، إنما تستعمل في كشف سواها وتلقيسها؛ إذ البداهي يؤسس ما ليس ببداهياً، ويحجب وراءه، في الوقت نفسه. وهكذا، تختبب الإنسانية وراء الإلهية احتجاب البداوة التي تؤسس المعرفة وتُنجزها. وفي الحقيقة إن الإنسان إذ يتحدث عن الوهية أقواله وأفعاله، فهو لا يتستر على إنسانيته بقدر ما يستتر على محاولة حجه لها وإبراز روهيتها إزاءها وخلاصتها القول، فيما زرده قوله، أن الإنساني ببداهي، قبلي؛ إذ لا يسبق تصوّره في النهـن تصوّرـ آخر، بل هو الذي يجعل التصور والحكم أمراً ممكناً في حين إن الإلهي اعتباري، بعدي؛ إذ هو يستتبع على نحو عادي، ويحتاج إلى النظر والتذير. والاعتباري لا يتحقق بذاته، بل بغيره. ولهذا، فالإنساني هو أصلي في النهـن. وأما الإلهي فيتحقق به وينبني عليه، أي عن طريق العقل والعلم. وهذا يكفي، بذاته، لتبيـان الأساس النـاسـوـتـيـ العلمـانـيـ لكل مشروع ديني، ولكن ترتيب لهـوـنـيـ عـقاـلـيـ. فالقول بين الواضح هو الذي يؤسس لقول آخر، فيجعله واجباً أو ممكناً. والقول بأسـوـسـةـ الإنسـانـ وعلـمـانـيـ هو الذي يجعل القول بلاهوـتـيـ أمـراـ مـمـكـناـ. وعليـهـ فالناسـوـتـ هو الذي يؤسس اللاهوـتـ.

## VI - علمانية غير معترف بها

والحق أن المجتمعات الإسلامية قد مارست علمانيتها وناسوتتها، على نحو من الانحاء، أو بمعنى أدق على مستوى من المستويات، سواء بإنتاجها للشرع الفقهية وللمقائد

(22) ولا نستكـرـنـ ذلكـ إذـ الحقـ، كماـ يـراهـ أـهـلـ العـرـفـانـ، يـظـهـرـ فيـ كـلـ شـيـءـ بـمـقـدـارـ قـابـلـيـهـ هـذـاـ الشـيـءـ، أيـ نـمـقـنـشـ طـبـيـعـتـهـ وـمـاهـيـتـهـ، وـوـقـعـاـ لـاستـعـدـادـهـ وـإـمـكـانـاتـهـ. وـهـذـاـ يـصـحـ عـلـىـ الـبـشـرـ أـنـفـسـهـمـ. مـنـ هـذـاـ أـنـسـنةـ اللـهـ عـلـىـ يـدـ إـلـهـانـ، رـاجـعـ رـايـ الصـوـرـيـ عـدـ مـهـدـيـ آـشـيـانـيـ، السـرـوارـيـ، المصـدرـ السـابـقـ، صـ 9

الكلامية، أو بقولها تعدد مصادر التشريع، والنصلب بين الخلفاء والعلماء، أو بسماحها بتعدد المذاهب الفقهية. ولا غرو. فالمسلمون كانوا، كسائر البشر، يستبطون ويتدعون، ويقدرون وبشّرون، ويخططون وينظمون، ويسيّرون ويدبرون، ويبدلون وينفرون، كل ذلك بحسب مقتضيات حياتهم، وضرورات اجتماعهم، ومكانت فكرهم. حصل ذلك خاصةً إبان تقويمهم وتوسيعهم، وفي عصر تقدمهم واسعاعهم. لقد كانوا، حقاً، متمنين إلى حياتهم الدنيا، منخرطين في صناعتها وإعادة إنتاجها بالعمل والممارسة، وبالعقل والعلم. فالعقل هو الوارث للثبوة بعد انقطاع الروحي<sup>(23)</sup>. والبشر هم، على كل حال، «أعلم بشؤون دنياه»، على ما جاء في حديث نبوي<sup>(24)</sup>. والعالم بأحوال دنياه، البصير بشؤونها، القادر على مجابهة صروفها وتصريف أمورها، هو علمني دون ريب، وإن لم يعْ علمنيَّته ويسع إلى التنظير لها أو تأسيسها عقلاً. ولهذا، يمكن القول إن المسلمين كانوا علمانيين، بهذا المعنى، ولا يمكن أن يكون الأمر غير ذلك<sup>(25)</sup>.

هكذا، فقد مارست المجتمعات الإسلامية ناسوتها وعلمنيتها مع إنكارها لذلك<sup>(26)</sup>، أو من دون أن تعي به، أو بجهلها له، إن لم نقل بتجاهله. فالإنسان إنما ينكر ما يمارسه من السيطرة بحالته إلى غائب يشكل سلطة قدسية رمزية؛ وهو حيز لفكرة لا يكتشف لذاته تمام الإنكشاف، بل يبقى جانب منه يحتاج إلى أن يُفكّر فيه؛ وهو «محل لجهل أصلي»<sup>(27)</sup>، إذ هو

(23) انظر رأي د. حسن حفي هذا الخصوص، في كتابه «من العقيدة إلى الثورة»، 1، المقدمات النظرية، دار التنوير، بيروت، 1988، ص 19-17.

(24) هذا حديث نبوي أذكى أبي قراته، ولكنني لا أذكر المصدر الذي قرأته فيه.

(25) ولعل هذا ما يفسر قرار الخليفة الثاني، عمر، بتحريم مُعتمرٍ كاناً على عهد النبي، إحداها متعة التكاج، نعي ذلك كون الخلف أدرى من السلف شؤون دنياه. وهذه ممارسة علمانية.

(26) هذاما يراه محمد أركون. فهو يعتبر «أنه حدث على غير وعي من المسلمين نوع من الزحقة للتّعلّم الديني في الإسلام لكي تحول إلى نوع من العلمنة غير المعترف بها صراحة. إنها علمنة غير معترف بها وغير مفكّر فيها». بل هو يرى أن «العلمنة تكسح اليوم تحت عطاء ديني وشعارات دينية، كل أرصن الإسلام، ولا أحد يعلم ذلك». راجع مقالته المشار إليها آنفاً: الأصول الإسلامية لحقوق الإنسان، ترجمة هاشم صالح، المصادر الساقية، ص 114.

(27) فالآدات لا تحضر لذاتها مباشرة، والفكر لا يَسْتَشِئُ ذاته بصورة مطلقة وكلية، كما اعتقد ابن سينا ودبكارت. بل ثمة، أبداً، في الذات العارة وفي الفكر المفكّر، ما لا يحضر وما لا يفكّر فيه؛ إذ يقوم بين الذات وذاتها، أو بين الفكر نفسه، وسائل ومحاذ، من بيّن كثيّة أو أنساق لا شعورية، أو ممارسات معتمدة، أو لغونات صامتة، مما يجعل معرفة الإنسان تنسمه أمراً متعدداً. وإذا كان الكائن الإنساني يوصف بالمحصور والتعالي، فإنه تعالى يضاعف تجربته الصميمية التي تفلت من فكره وتُنسخ في تعاليه. من هنا =

يمارس خبرات وتجارب تتجاوزه، ولا يمكن له أن يعيها بالكلية. ولهذا، فإن ممارسة ناسوتية علمانية للإسلام، يعني قراءة نقدية للخطابات والمؤسسات السياسية، ولمختلف أشكال الخبرات، أي قراءة في تاريخ الحقيقة، إنما تمكّن العقل الإسلامي من أن يعقل الممارسات التي ينكرها ويرفض التعرف على نفسه من خلالها. وهذا يجعل المجتمعات الإسلامية أكثر امتلاكاً للوعي بذاتها والتتحكم بمصيرها، وأكثر الصالح بكينونتها وإفصالاً عن حقيقتها. فحقيقة الحقيقة أنها تحجب الموجود، حجباً ما، فيما هي تحاول الكشف عنه. ولذا، فمهمة الفكر تقوم، أبداً، على كشف الممحوب، وعلى التفكير فيما لم يفكر فيه من الخبرات والممارسات، أي من العلاقات السلطوية، والأنظمة المعرفية، وأشكال ممارسة الذات والوعي بها. ومن مهام الفكر الإسلامي أن يفكّر فيما لم يفكّر فيه بعد، من الممارسات السلطوية الدينية، والأنماط العقلانية الناسوتية، وأشكال العلاقة بالذات والتعرف إليها.

## VII - تعدد مصادر المشرعية

والكلام على العلمانية بوصفها إنجازاً تمّ من خلاله تحرير الإنسان من قيوده، لا يعني، في أي حال، تحويل العلمانية إلى لاهوت جديد؛ كما لا يعني النظر إلى العلم بوصفه سلطة معرفية لا تقبل الجدال، أو الإنساق إلى تقدير العقل أو تأليهه. فالعقل هو قادٍ إجرائيّة، وتقنيّة منهجية، وفعالية نقدية. إنه إمكان للشرح والتفسير، بل جملة إمكانات، أي إمكان مفتوح على الواقع. ومتى كفَّ العقل عن أن يكون كذلك، أُensi تبريراً عقائدياً، أو سلطة عمياء، بل صنم يُعبد. فلا يتبغي، إذن، أن تحول النزعة العقلية، أي العقلانية إلى نزعة لاهوتية، إذ بذلك يكون الإنسان قد استبدل قيادًّا بقياد. ولهذا، فمن مهام العقل أن يمارس نقد ذاته، باستمرار، وذلك بإخضاع كل الطرحوتات والمشاريع والشعارات إلى فعالية النقد والتفكير؛ وهي فعالية ترمي إلى كشف ما يستبطنه العقل نفسه من آليات حجب الحقيقة ومن أشكال نسيان الوجود، كالأشكال الدوغمائية، والتشبيهية، والسلطوية، والأصولية<sup>(28)</sup>.

= ذلك التارح الذي لا ينتهي، والذي يجعل عمل الفكر عملاً دائياً مستمراً لا وصول من خلاله إلى حقيقة نديميه، كما يؤكّد ميشال فوكو. ولذا، فمهمة العقل أن يفكّر، دوماً، فيما لم يفكّر فيه، أي أن يستحضر ما لم يحضر، وأن يدرك ما يملّت من الأدراك، أو ما يتساهي الفكّر نفسه؛ راجع نقد فوكو وتحليله لمفهوم الحضور المتمثّلة فيما سمي «الآنا أفكّر»، أو «الكونجيتون»، في كتاب «الكلمات والأشياء»، ترجمة مشتركة بإشراف مطاع صفائى، مركز الإنماء القومي، بيروت، 1989، ص 267-272.

(28) يعني بالدوغمائية النزعة إلى الانقلاب والجمود والثبات على الرأي والمعروف دون أي زحزحة؛ وبالتشبيهية =

إن العلمانية ليست مذهبًا جامدًا، أو شعارًا ما ورائيًا، ولا ينبغي لها أن تكون كذلك، وإنما هي مشروع لا يكتمل، وأفق ينبغي «افتتاحه باستمرار»، كما يرى، بحق، الاستاذ محمد أركون<sup>(29)</sup>. وبكلام آخر، لا ينبغي أن تتحول العلمانية إلى سلطة كهنوتية حديثة تقوم بتحديد وضبط كل شيء، بما في ذلك الفكر نفسه؛ كما لا ينبغي لها أن تمسى معتقدًا مغلقاً، أي نظامًا فولاذياً، أو متزعاً فاشياً عنصرياً، على نحو ما آلت إليه بعض المشاريع الأيديولوجية الحديثة، من قوية عرقية، أو اجتماعية طبقية. ولهذا، فإن أصل المشروعية يبدو غير كاف، في حد ذاته، لتحديد ماهية العلمانية. فالتجربة تشهد بأن هناك دوماً ما يتهدّد حرية الفرد وحقوقه، من خلال الميل إلى احتكار السلطة، أكانت دينية أو غير دينية، وإلى مصادرة المشروعية، أكانت من خارج المجتمع أم من داخله، وذلك تحتحجج وذرائع تحيل في الغالب، إلى مبادئ غبية، كداعي المصلحة العليا وسيدة الأمة، والحرصن على الهوية... ولهذا، فالضامن الأساسي للحربيات والحقوق هو تعدد مصادر المشروعية والسلطة. ولعل العلمانية ليست شيئاً آخر سوى ذلك<sup>(30)</sup>.

وبالمقابل، فإن الكلام على العلمانية لا يعني، البته، نفي الدين، بما هو إرث وتاريخ وتجربة، أي بما هو حقيقة واقعة لا مجال لأنكارها وتجاوزها. وكما أنه لا يمكن للإنسان أن ينسلاخ عن ناسوته وأن يعرى من علمانيته، فلا يمكن له، أيضاً، أن يتجرّد من منازعه القدسية الغبية، وإن ظن ذلك. فالقدس هو عنصر من عناصر الوعي<sup>(31)</sup>. والغبي هو مبدأ من مبادئ الاجتماع<sup>(32)</sup>. وبهذا المعنى لا اجتماع، أكان حديثاً أم قديماً، يخلو من أبعاد غبية قدسية،

= ميل الإنسان إلى خلع صفاته على الأشياء؛ وبالسلطوية تخليب الأمر على العقل، أي كل ما يعتبر غير خاضع للكلام والجدال. وبالمسؤولية وهم التطابق مع أصن أول مفترض.

(29) راجع محمد أركون، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، المصدر السابق، ص 293-299.

(30) راجع رأي بالأندية في هذه النقطة في حواره مع هاشم صالح، المصدر السابق، ص 35.

(31) على ما يذهب إلى ذلك عالم الأديان مارسيا إلياد. فهو يعتبر أن المقدس، والدين شكل من أشكاله، ليس طوراً من أطوار الوعي، بل عنصر داخل في تركيبة؛ راجع مقدمة كتابه: الحسين إلى الأصول، Ideas Gallimard، باريس، 1971. ولعل هذا ما يفسر لنا كيف أن الممارسة السياسية للإنسان الحديث، بالرغم من ادعائه العلمانية، لا تخلو من مظاهر التقديس كما يبيّن علماء وفكرون أمثال بيار بورديو، وجورج بالأندية، وريجييس دويريه.

(32) يصر ريجيس دويريه أن المجتمع لا يتألف ولا يكتمل إلا بواسطة مبدأ غائب وبناء عليه. وهذا الماثب هو الذي يرسم الحدود الفاصلة بين الذينوي والمقدس ويوحدهما في الوقت نفسه. من هنا حديث دويريه عن المقدس السياسي، راجع كتابه: نقد العقل السياسي ترجمة د. عفيف دمشقية، دار الأداب، بيروت، =

ومن طقوس رمزية سحرية. ذلك أنه لا اجتماع بلا عقيدة، ولا عقيدة إلا وتحيل إلى غائب؛ ولا عقيدة من دون سلطة مقدسة.

فلا مجال، إذن، لرفض الدين، فهو زمنٌ من أزمنة الإنسان. وكل زمن منفيٌ، يعود علىأسماً ما يكون العود وارهيه. ولهذا، فالمطلوب ليس الإنكار والاستبعاد والتجاهل. بل المطلوب الإقرار بتنوع مصادر المشروعية وغايات السلطات من مادية ورمزية، مع الإقرار في الوقت نفسه بتدخل المجالين السياسي والقدسي، وافتتاح كل منهما على الآخر، أو استئماره له، بدلاً من نفيه وإقصائه أو حجبه وطمسه. فلا سلطة واحدة في المجتمع، بل سلطات كثيرة تنفصل وتتصال، وتتقاطع وتتشابك. والمطلوب أيضاً الاعتراف باختلاف أنماط الفهم والتعلق، وتعدد الطرق والمناهج، والحرص على استقلالية الفكر، واعتبار الفعالية التهدية أمراً مشروعأً، وواجاً.

إن استراتيجية القراءة، قراءة التاريخ والتراث كما نفهمها ونمارسها، ينبغي أن تخدم رؤية إلى الوجود الإنساني، تأخذ بعين الاعتبار تعقيد ماهيته، وتعدد مستوياته، وتقاطع أبعاده، وتداخل أزمنته، كما تأخذ بالحسبان حركته وتطوره وافتتاحه على أكثر من أفق وعلى غير عالم؛ بحيث لا يطفى مجال على سائر المجالات ولا يُسْحق جانبٌ بقية الجوانب. إنها رؤية ينبغي أن تفتح، باستمرار على الممكن، والمستبعد، وحتى الممتنع، بل الممنوع، والحربي بمن يطبع بكشف المحظوظ، واستعادة المنفي، وكسر حدود الممتنع، أن لا يلتجأ إلى المنع والحجب والاستبعاد. ولهذا، فلا يجدون من هو أهل لأن يفك، استبعاد أي تراث أو تجربة، أو إنجاز. فكيف إذا كان الأمر يتعلق ببيانات وأزمنة وتجارب لا تخف عن الهم الفكر والعمل، أو بنصوص لا تستند طاقتها على التفسير والإضافة.

= 1986، الكتاب الثاني، الفصل الأول؛ راجع أيضاً عرضاً له قام به بسام حجار في مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 29، ص 135.



## حقيقة الحقيقة

---

من المفارقات التي تُلقي نظر المتأمل للممارسات الاجتهادية في الإسلام، أن الإجتهداد مفتوح نظرياً، ولكنه مغلق عملياً، لدى طائفة، في حين انه مغلق نظرياً، ولكنه مغلق عملياً، لدى طائفة أخرى، وقد افتتح الإجتهداد، أول ما افتتح، لدى أهل السنة، كما هو مُجمع عليه؛ فهم أول من مارسه، ونظر له وصنف فيه. ولقد شكل الإجتهداد عموماً أساساً لبناء العقائد وتقرير قواعدها.

ففي مجال التشريع كان الإجتهداد جواباً على الحاجة الماسة إلى الحكم على الواقع التي لا نصّ حرفيًّا عليها. ذلك أنه، لما كانت النصوص منتهية، في حين أن الواقع لا تنتهي، وَيَجِدُ الإجتهداد، أي إعمال الفكر واستعمال الرأي والقياس، لضبط الواقع والتشريع لها من جهة؛ أو للنظر في كيفية الاستباط من الأصل والحاقد الفرع به وقياسه عليه.

ولكن الممارسة الاجتهادية لم تقتصر على استئثار الأحكام أو على النظر في طرق الأدلة وقواعد القياس، أي على الفقه وأصوله، بل اتسعت لتشمل البحث في أصول الديانة وقواعد العقيدة. ذلك انه، بعد انتهاء زمن النبوة وانقطاع الوحي المُوحى، يعود الأمر إلى العقل لكي ينهض بدوره، ويمارس نشاطه ويندفع إبداعه؛ فيبحث ويحلل، ويحلل وينظر، ويفصل، وكان ذلك جواباً على أوضاع وحاجات مشكلات مختلفة: أولاً، كان لا بد من النظر فيما اختلف فيه بعد بروز الانقسام ونشوء الأحزاب، واحتدام التزاع على الخلافة؛ ولا بد، أيضاً، من معالجة المعضلات الدينية وحل الإشكالات النظرية التي أثيرت في وجه العقل الإسلامي بعد عصر الفتوحات والترجمات، أي بعد الإطلاع على العقائد والفلسفات والعلوم والمناهج التي وجدها العرب والمسلمون لدى الغرب؛ ولا بد، كذلك، من وضع معيار للعلم، أي وضع المسلمات العقلية التي تصح بموجبها البرهنة على المسائل، وتجدي في المدافعة عن

الرأي والمعتقد؛ ولا بد، أخيراً، من القطع في المسائل التي لا يقطع فيها في أصول الفقه الذي عد علمًا ظنیاً فرعیاً. وهذه القضايا، بشكل، جميعها، موضوعاً لعلم أصول الدين، أو علم الكلام بحسب التسمية التي غلت عليه، وقد عد علمًا عقليًا قطعياً غرضه تأسيس العقيدة والتنظير لها والدفاع عنها وتبنيها بالأدلة العقلية والأقيسة المنطقية. فلم يكن إذن ثمة مناص من الإجتهداد، إن في الفروع والعمليات، وإن في الأصول والنظريات. حتى صار الاجتهداد أصلًا للتشريع، والآلة للتنظير، ومنهجاً للتحقيق، وسبيلًا للتطور والتجدد.

وإذا كان الاجتهداد قد افتح في الدائرة السنية، فإنه قد نما وأزهر، وأثمر العديد من المذاهب الفقهية والمدارس الكلامية، وأنتج غير نسق علمي ومقال منهجي، مما لا مجال لتفصيله هنا والكلام عليه. غير انه قد توقف بعد ان أينع وأثر، وسدّت أبوابه بعد انحصره بالمذاهب الأربع المعروفة في ميدان الفقه، وبعد ان تقرر أصول العقائد وحُدّدت طرقها وأحصبت قوادها بصورة نهائية على يد المتأخرین من علماء الكلام. فغلب عندئذ التقليد على الرأي والاجتهداد، وكان ذلك علامة على ان العقل قد خبا نوره، وأنه كف عن الانتاج ليقتصر نشاطه على النقل والجمع والشرح أو شرح الشرح.

أما لدى الشيعة، فالأمر على العكس، إذ الاجتهداد مغلق نظرياً، ومن حيث المبدأ. لأن الأصل عندهم هو تقليد الإمام المعصوم في النظر وفي العمل. والإماماة هي، في معتقدهم ، منصب إلهي أريد له ان يكون استمراً للرسالة والدعوة، وأمر قد نصّ عليه ويُلْغَى به. ولهذا، فإن مهام التشريع والتنظير تناط بالإمام وحده. إليه يعود الحكم والرأي في أي مسألة شرعية أو اعتقادية. فهو المرجع. وليس لأحد غيره ان يقول قوله بحثاً أو نظراً، وليس حكمه اجتهاداً أو على واقعة. وهو إذ يحكم ويقول، فليس قوله بحثاً أو نظراً، وليس حكمه اجتهاداً أو استبطاطاً. لأنه لا يقول من عنده ولا يحكم برأيه، بل يصدر في ذلك من لدن الغيب. فكلامه يشبه الوحي، ولكنه لا تبليغ فيه. عليه فلا اجتهداد هنـا من حيث المبدأ. وهو إذ يحصل يكون استثناءً، أو وضعًا عارضًا يزول بانتهاء الغيبة وظهور الإمام المنتظر. فكما ان الغيبة هي استثناء، كذلك الاجتهداد هو استثناء، أي ترهن ممارسته بغياب صاحب الأمر.

وهكذا، كان الستة يقولون، في المبتدى، بالاجتهداد؛ وهم أول من مارسه وانتفع بشماره. ثم انقلبوا بعد ذلك وأغلقوا بابه في المنهى. في حين ان الشيعة عارضوا الاجتهداد والرأي، في المبتدى وفي طور جمع أحاديث الأئمة وقبل الغيبة، فكانوا تقليدين إخباريين.

ولم يعرفوا نعمة الاجتهداد ولا ذاقوا ثماره. ثم انقلبوا بعد ذلك، فأخذوا به، وفتحوا بابه، ومارسوه، ودافعوا عنه، بل تباهاوا به على الغير؛ وكان ثمرة ذلك أن ظهر عندهم أئمة الإجتهداد وأرباب النظر في مختلف فروع الفقافة الإسلامية. ولا شك أن الاجتهدادات والمقالات في الدائرة الشيعية تختلف فيما بينها، بل هي تتعارض في كثير من الأحيان، وذلك بحسب العصور، ويحسب الموضوعات والوسائل، ويحسب أئمة النظر والاجتهداد، تماماً كما هو الحال في الدائرة السنة. وإذا كانت حصيلة اجتهدادات الشيعة تتمثل مذهبهم الذي به يناظرون مذاهب خصومهم ويتعمزون عنهم، كفرقة وجماعة، فإنهم في الكثير من مقولاتهم ينفتحون على الفرق الأخرى كالأشعرية والمعتزلة ويتفقون معهم في بعض آرائهم وأقوالיהם. بالطبع ما عدا مسألة الإمامة التي هي أصل الخلاف وموضع التزاع.

ومهما يكن، فالمواقف لا تتصادّ بالكلية، بل يستدعي أحدها الآخر أو يقوم مقامه. ففي النهاية كل فرقة تتردد بين فتح وغلق، بين النظر والتقليد، بين العقل والنقل، بين الرأي والنص ولا مجال للتناحر وتبادل النهيم. هذا فضلاً عن أن باب الاجتهداد قد فُتح على مصراعيه عند الجميع، ابتداءً من عصر النهضة والإصلاح. وكل ينادون به ويدعون إلى ممارسته. ولست هنا بصدد تقييم نتائجه وثماره.

طبعاً إننا لا ننفي، بذلك، وجود الاختلافات بين الفريقيين. إذ الخلاف قائم وما زال يُعاد انتاجه وتتجدد صوره. وعلى الأقل، فهم مختلفون في معنى الاجتهداد وحدوده وأسسه، بل في وقائعه وتاريخه: هل هو أغلاق فعلاً، أم لم يغلق؟ وبالإجمال لكل فرقة إرثها الخاص الذي يميزها عن غيرها. لكل كتبه ومراجعه، وكل طريقته ومذهبها. والاختلاف بينهما يتعلّق على أكثر من صعيد، وفي غير مجال. فهناك، أولاً، اختلاف إيديولوجي عقائدي يتعجل في تباهي الرؤية إلى الإسلام ذاته، كالاختلاف حول الإمامة والولاية. فالشيعة يرون أن الولاية استمرار للبرة، وأنها تكون بالاجماع والاختيار، بل بالنص والتعيين؛ في حين أن السنة ينفون ذلك ويخطئونه، بل يعده بعضهم مدعنة وضلاله. وبالاضافة إلى الاختلاف في المسائل الأصولية هناك الاختلاف في التشريعات، كالاختلاف في أحكام الميراث والزواج والطلاق. والاختلاف الشرعي يتسلّل إلى أدلة التفاصيل والجزئيات، كما يتجلّى ذلك في الممارسات العبادية. كذلك ثمة اختلاف بين الفريقيين ذو طابع علمي ابستمولوجي، كالاختلاف في معايير الإثبات، أي في طبيعة الدليل وأنواعه ومراتبه، وفي مذلة القياس ومحبته وسلطته. فالسنة، كما هو معروف،

يأخذون بالقياس ويعدونه أصلًا، في حين أن الشيعة يرفضون الأخذ به؛ ولنقل، بمعنى أدق، أن الفريقين يختلفان في مفهومهما للقياس وطريقة استعماله؛ إذ الشيعة يأخذون بالدليل العقلي، كما يصرّحون ويؤكدون. ولا دليل عقلياً إلّا وهو شكل من أشكال القياس.

ولكن، وبالرغم من ذلك، فإن نظرة جديدة مختلفة إلى النصوص تكشف عن اتفاق الفريقين، فيما وراء الاختلافات العقائدية والفقهية والمعرفية. والحال فإن الفريقين يشتركان في آلية التفكير، وفي طريقة انتاج المعرفات التي أتتجوها. وكلاهما يخضع لسلطة النص، وينطلق من الأصل ويقيس عليه. وكلاهما يمارس التفكير على مثال سبق، ويقيس الغائب على الشاهد.

والأهم من ذلك كله أن الفريقين المختلفين في الفقه والعقائد، وفي الكثير من المعارف، يتفقان في أساس قراءتهما للنص القرآني وفي منطق تعاملهما معه. وبين ذلك أن كل فرق، فيما هي تقرأ النص وتستبعد الأصل، إنما تجعل من إرثها الخاص، أي من فقهها وعقائدها ومحمل معارفها، أصلًا يُضاف على الأصل الأول؛ وتميل إلى إحلال نصوصها محل النص القرآني. كيف لا، ونحن نجد أن كل فريق قد نصب نفسه حارساً واحداً للشريعة والعقيدة، ومالكاً للحقيقة وحده من دون سواه؛ وأن كل ناظر اعتبر أقوابه المفتاح لفهم النص واكتناء حقيقة الوحي، وكرس كتبه بوصفها الطريق «المقذد من الضلال»، و«الموصل إلى ذي العزة والجلال». ومن هذا شأنه إنما ينزل نصوصه منزلة النص المُنزل، ويُقيم أقواله مقام القول الحق، ويعامل مع الحقائق التي يقرّها وكأنها حقيقة الحقيقة. ولا غرابة في القول، فالكلام الذي يزعم التأسيس لكلام الله يتقدّم على الكلام الإلهي. والقول الذي يبيّن ماهية الحقيقة ويوضح طرقها ويضع معايرها يصبح حقيقة الحقيقة. والمعيار الذي يحدّد أدلة استئثار الأحكام من النص يغدو حاكماً على النص ومرجعاً له. والفرع الذي يُشرّع للأصل وينظر له، يصير هو الأصل الذي يعتمد عليه، أو الطريق الذي يهتدى به. والتفسير الذي يشرح المعنى المنصوص عليه يصبح معنى المعنى، ومن ثم أولى من النص المشروح ذاته.

هذا ما تُظهره قراءة حفريّة للنصوص والأقوال، ترى إلى ما يسكت عنه القول ويحجّبه النص. والحق أن القول الذي يدعى بأنه لا يفعل سوى أن يشرح أو يفسر قولًا آخر، إنما يحجب ما يعرضه بالذات، أي كون الشرح يختلف عن المشروح أولاً، وكونه أولى منه ثانياً. لأنه إذا كان القول لا يبيّن إلّا بواسطة قول آخر، هو الشرح، فإن الشرح

يغدو عندئذ أدل على المراد من النص المشروح، ومن ثم بديلاً عنه. كذلك، فإن النص الذي يزعم تأسيس نص آخر بالعقل، إنما يحجب أيضاً ما يعرضه، أي كون ما يؤسس يختلف عما يؤسس، ويقوم مقامه. لأنه إذا كان نص الوحي يحتاج إلى مقالات العقل لكي تؤسسه وتثبت حقيته، فالعقل يغدو عندئذ أولى من النص والوحي. إذ الشيء الذي به يرهن على شيء آخر ويؤسس به هذا الأخير هو متقدم عليه لا محالة، وإنما يحتاج إليه أصلاً. وهذا هو على كل حال إشكال الخطاب الكلامي أو اللاهوتي. فهو يستخدم تقنيات العقل ويبني استراتيجيته من أجل دحضه ونفيه. إنه خطاب يستر على ما يقوله ويؤسسه، أي كون العقل يتقدم على النقل، وكون الناسوت يؤسس اللاهوت.

من هنا، يمكن القول بأن أصحاب المذاهب والمقالات، وإن كانوا يختلفون فهياً وعقائدياً، فيما اجتهدوا فيه وتأنلوه، فإنهم يتقدرون على صعيد آخر، أي من حيث نظام الخطاب وكيفية ابناه، ومن حيث منطقه وقواعد اشتغاله. والخطاب إنما يبني على الحجب. وما يتتساه خطاب المجتهدين في فهم النص والاستبطان منه هو كونه مختلفاً عن النص الذي يقرأ فيه، وكونه ينزع إلى إقصائه والحلول محله أي ينزع إلى نسخة. فلا مفرّ من النسخ على ما ييلو. وتنجلي هذه التزعة التي يستبططها خطاب الأئمة والمجتهدين في سلوك الواحد من أتباعهم. إذ التابع يتعامل مع نصوص أئمة الاجتهد وشيوخ المذهب، عن قصد أو بغير قصد، بوعي أو بغير وعي، وبوصفها أولى من النص الأصلي، إذ هو يرجع إليها في كل ما يتصل بمعاملاته وعباداته، كما يرجع إليها في ثبيت عقائده وتوجيهه فكره وقيادة عقله. ولا يمكن أن يكون الأمر غير ذلك. إذ كل قراءة تختلف، لا محالة، عن النص الذي تقرأه أو تقرأ فيه، سواء كانت القراءة شرعاً وتفسيراً، أو استنباطاً وتداويناً. وهي تنزع من ثم، وبحكم اختلافها عما تقرأه، إلى الحلول محله. كل قراءة هي حمل لمعنى ما على المفروض وترجح لمعنى على آخر، أي هي تأول. ومال التأويل أن يحل محل التنزيل. وهذا هو وجہ المفارقة عند من يقرأ نصاً بهدف شرحه أو القياس عليه. وهذا يصدق على القراءة الحرافية ذاتها. ذلك أن التمسك بحرفية النص والإمساك عن تفسيره أو تأويله، إنما هو موقف ينطوي على تفسير ما لما لا يريد تفسيره، ويختلف اختلافاً ما عما يريد قراءته بصورة حرافية. فالقول بأن النص يقرأ حرفاً، يصدر في النهاية عن فهم معين للنص والمعنى. إنه فهم الفهم، ومعنى المعنى، وهو وبالتالي ضرب من التفسير والتداوين. وهكذا فما كان في مبتدأه مجرد اجتهد في فهم النص، غرضه الشرح

أو التفاس أو الاستنباط، إنما يُؤول إلى كونه نسقاً فهياً ملائماً، أو منظومة عقائدية مقللة، أو يقيناً عقلياً جازماً. ولهذا فالكل يجتمعون على ما يفترقون به بالذات. فهم يفترقون بمقالاتهم، ولا يكفون عن التأكيد على هذا الفرق وإعادة انتاجه؛ ولكنهم يجتمعون على هذا الشيء الذي لا يقولونه، وهو أن الكل مختلفون عما يدعون التطابق معه.

ونحن لو قرأت الممارسات الاجتهادية على هذا النحو وتأملناها هذا التأول، لما عاد ثمة معنى للصراع على أحقيّة الأقاويل ومصداقية المفاهيم، أي على تواطئها مع كلام الله ونص الوحي. فالمذاهب والمقالات وكل فروع المعرفة تبدو، من هذه الوجهة، على اختلافها أو تعارضها، بمثابة تجليات متعددة للهوية الإسلامية بمختلف نسبها وإضافاتها وصفاتها، وأشكال مختلفة للحقيقة القرآنية بكل وجوهها ومستوياتها وأبعادها. ذلك أن كل واحد، أكان فرداً أم جماعة، إنما يقوم من خلال اجتهاداته بإعادة تشكيل المعنى، وإعادة إنتاج الرؤى والتصورات والمفاهيم، أي يقوم بإعادة إنتاج الحقيقة الإسلامية، وهو يعيد إنتاجها وتداولها وفقاً لحقيقة وقشه من الوجود وحقه في البقاء، أي يحسب عصره وتاريخه، ويحسب لغته وثقافته أو انتماهه، وتبعاً لمصلحته وموقعه، واستجابة لرغباته وتطلعاته، بل مطامعه.

ولمزيد من البيان نقول لا مجال للتطابق بين المقالات والنص. إذ كل مقالة تحمل هوية القائل بها. وكل قول يضيف محمولاً على موضوعه ومقوله. وبعبارة أخرى كل نعت يُنسب إلى الإسلام يحمل عليه ما لم يكن يحمله، وما يختلف في الوقت نفسه عما يحمله نعت آخر. فوصف مسلم، مثلاً، بأنه معتزلي حنفي، أو سني أشعري شافعي، أو شيعي إمامي جعفري، وما أشبه من النسب التي تنسّب إلى الإسلام، إنما هو حمل يضيف إليه حمولة معرفية جديدة، ويشحن اللفظ بدلاً لـ لم تكن له. إن وصفاً كهذا ليس مجرد إضافة تحليلية لا تفعل سوى أن تستبطن المحمولات من الموضوع عينه، بل هي إضافة تركيبية تزداد بها المعرفة بالموضوع، فتوسّع أو تتطور وتتجدد. هذا إذا لم نقل بأن مثل تلك الإضافات إلى الإسلام والمحمولات عليه، إنما تضمّر قياساً عكسيّاً يجد ترجمته في طرد الفريق الواحد للأخر من حظيرة الإيمان وإقصائه من دائرة الإسلام.

هكذا، فكل واحد، فرداً كان أم طائفة، يحمل على النص الموصوف أصلاً «بالاتساع» صفة ومعناه. كل واحد يدرك من حقيقة اللفظ ما يتجاوز به هذه الحقيقة. وكل واحد يفهم مدلول الوحي الدال من وحي خياله، ويتصور الغائب على صورته ومثاله،

ويقرأ النص بحسب استراتيجيته، ويتحجّم معارفه وأحكامه من منظور إرادته وقوته. فلا انفصام بين المعنى والقوة، ولا إنتاج لمعرفة من دون سلطة. ولا شك في أن إنتاج المعرف والشائع في الإسلام لم يتم بمعزل عن لعبه الصراع على السلطة، ولا يمكن فهمه مجردًا عن إرادة القوة والتمايز بين الشعوب المختلفة والجماعات المنقسمة، أو بين الأئمة والعلماء ضمن الجماعة الواحدة.

من هنا، فكل مجتهد ناظر قد أضاف وجند، وابتدع وأبدع، ساعيًّا بذلك إلى تكوين هوية جزئية يخصن بها ويستقل عن غيره، عاملًا من ثم على إعادة إنتاج الحقيقة القرآنية، وعلى إعادة تشكيل الهوية الإسلامية. وإذا كانت القراءات أي الاجهادات والتفسيرات التأويلات، إنما تختلف فيما بينها وتتعارض، فإن هذه القراءات، المختلفة فيما بينها، تتقدّم جميعها في كونها تختلف عما تريد قراءته في الكلام الإلهي، وتتبادر عما تريد بيانه في النص المبين. وشرطها بل علة وجودها أن تكون مختلفة، وإنما كانت قراءة جديرة بنص هو أجدر النصوص بالقراءة. ولذا، فهي، أي القراءات، من شرعية فقهية، أو كلامية أصولية، أقل حقيقة مما تدعي. ولا غرابة في القول. فحقيقة الحقيقة أنها أقل حقيقة مما يدعي قول القائل. ذلك أن قول الحقيقة أبدًا يصنف ويستبعد، ويُخْذَل ويُحْجَب، ويُحرَّف ويُنسَخ.



## **الفكر الاسلامي بين الانغلاق والانفتاح**

---

لامراء في ان الناس يختلفون في نظرتهم إلى الآخر وفي طريقة تعاملهم معه. ونعني بالآخر هنا كل من يتمنى إلى هوية مجتمعية أخرى، أيًّا كان نوعها وطابعها. والعقول تتراوح في هذا الصدد بين موقفين بما على طرفي نقيس: فلما انغلق كليًّا، ولاما انفتح أقصى.

فالمنغلق ينظر إلى غيره من خلال هويته الدينية العقائدية، أو القرمية اللغوية، أو الحضارية الثقافية... وهو يحاكمه ويحكم عليه على هذا الأساس. فإن كان يتعقَّ معه بالعقيدة أو المذهب أو العرق أو الثقافة أو النمط الحضاري، قبله وتماهي معه، وإلاً بذهنه إلى خارج يمثل الدعوة والفكر، أو العمالقة والخيانة، أو التأثير والتخلف، أو العرابة والهمجية، أو أي اسم آخر يدل على المغناية الكلية أو على الاختلاف الوحشي. إذن فالمنغلق على ذاته ومعتقداته ينفي الآخر ولا يعترف له بحقه في أن يكون مختلفاً عنه، إذ الاختلاف في نظره هو نقيس الهوية وصدقها الذي يتهذبها ويعمل على استبعادها أو تسخيرها أو تصفيفها. ولهذا فالآخر لا حقوق له كإنسان، بموجب هذه النظرة التي ترى إليه من خلال التصنيفات الضيقة والتسميات الجاهزة واليقينيات المطلقة. هكذا يستبعد صاحب العقل المغلق، القائم في هويته الصافية، كل اختلاف أو مغایرة، مع أن الاختلاف الوحشي هو الوجه الآخر للهوية الصافية العميماء، بل هو مبرر وجودها وعلة تمسكها.

وأما المنفتح فإنه ينظر إلى غيره من ذوي الهويات الأخرى، نظرة مغايرة، فيقلله ويرى فيه مكملاً أو مماثلاً، وقد يتماهي معه أو يتوحد به، وذلك بصرف النظر عن فوارق اللغة أو العرق أو الدين أو الثقافة، أو أي انتماء آخر. ذلك أن الآخر، بحسب هذه النظرة المنفتحة، لا تستهلكه هوية معينة ولا تستنفذ كيونته صفة خاصة ولا ينطق بحقيقة اسم واحد أو رمز واحد. بل هو يملك هوية واسعة مركبة، لها وجوه مختلفة

وأبعاد متعددة. إنه عين وجودية واحدة، ولكنها ذات نسب وإضافات لا تُحصى.

ولا يخلو معتقد أو مذهب أو جماعة ثقافية من صنف من هذين الصنفين. على أن أهل العقول المغلقة هم الغالبون والأكثرية السائحة. والأشد القول أن أهل العقول المفتوحة هم الأقلية النادرة. وبوسعنا التعرف على نماذج، من كل صنف، اختارهم من بين علماء الإسلام ومفكريه ..

فيما يخص أهل الانغلاق هناك سلسلة، إذا لم نقل سلالة، تبدأ بأهل النص والخبر وتشمل الأعلام الكبار أمثال الفزالي والشهرزوري والبغدادي وابن تيمية وابن بابويه وابن خلدون .. لكي تنتهي حديثاً بالاسلاميين المعاصرین على اختلاف تسمياتهم وانتماءاتهم أمثال علي سامي الشزار ومحمد تقى المدرسي .. أما أهل الافتتاح فمن أبرز ممثليهم أعلام كابن رشد وابن عربي والشريف الرضي قديماً، ومصطفى عبد الرزاق ومحمود قاسم ومحمد حسين الطاطبائي حديثاً. فالأسماء كثيرة داخل كل صنف، ولهذا اكتفى بذكر النماذج البارزة أو الدالة.

ولا يخفى على القارئ المطلع، ما بين هذه الأسماء المتردجة في كل صنف، من الفوارق من حيث المكانة الفكرية أو العلمية، خاصة بين القدماء والمحدثين؛ كما لا يخفى من جهة أخرى الاختلاف بين أصحاب هذه الأسماء المذكورة من حيث العقيدة والمذهب. فهم يتمون إلى سلالات فقهية وكلامية مختلفة. ومع ذلك فقد جمعتهم في صف واحد. ذلك انى لا أعني هنا بتقسيف العلماء على أساس طبقاتهم ومراتبهم. والأهم انى لا أصنفهم على أساس اختلافاتهم العقائدية والمذهبية، بل أعمد بالدرجة الأولى إلى تصنيفهم انطلاقاً من التمييز بين نموذجين عقائديين: مغلق ومنفتح. وكل نموذج سماته أياً كانت هويته الاعقائدية، كما اتضحت من قبل. ولهذا فقد أدرجت قسماً من العلماء في خانة واحدة، أكانوا سنة أم شيعة، ويصرف النظر عن أصولهم الكلامية واجتهاداتهم الفقهية. صحيح ان هناك خطأً أصولياً عقائدياً واحداً يربط بين علماء السنة وخطأ آخر يربط بين علماء الشيعة. ولكن أهل الانغلاق يتمون، في نظري، إلى عقليّة واحدة ويؤلفون نمطاً وجودياً واحداً، أكانوا شيعة أم سنة، مسلمين أم غير مسلمين. كذلك أهل الافتتاح يجمعهم موقف وجودي واحد، أياً كانت اتجاهاتهم الفكرية وانتماءاتهم العقائدية أو الشرعية.

هكذا فأننا أصنف العلماء والمفكرين تصنيفاً مغايراً لتصنيف أهل البخل والنجعل.  
لني لا أقوم بفرزهم على أساس ايديولوجي عقائدي، ولا حتى على أساس علمي  
ابستمولوجي. وإنما تصنفي لهم هو تصنيف انطولوجي يقوم على التمييز بين نظرتين أو  
موقفين من الحقيقة ومن الذات والغير: فلما انغلق على الآتا واستبعد لوجود الآخر، وإنما  
افتتاح على الغير واعتراف بأن له حقه وقبطه من الوجود؛ إما الاكتفاء الذاتي واعتبار  
الذات مصدر كل علم ومعرفة، وإما التفاعل مع الغير بالاقتباس عنه والاقاذه منه ذكرأ  
وعلمأً وثقافة.

وتوكحياً للإيضاح، فلتستعد مواقف كل من الصنفين، بادئين بالصف الأول. فابن  
تيمية قد جزم بأن العلم الموروث عن النبي «وحده يستحق أن يسمى علمًا»، مستبعداً  
بصورة نهائية كل علم لا تكون النبوة مصدراً. والشهرزوري قد أثني بأن «الفلسفة أنسَ  
السفة والانحلال ومادة العيرة والصلال ومثار الزينة والزندقة...». أما الغزالى فهو الأسبق  
والأشهر والأكثر فعالية في صياغته لهذا الموقف السلبي  
والعدائى من الفلسفة وعلوم الغير، إذ كان أول من حمل  
على الفلسفة ورد عليهم بصورة منهجية منظمة، مع انه اطلع على علمتهم وأقاد منها،  
ولكنه بدّعهم وكفرّهم بحجّة ان آراءهم تخالف أصول الإسلام. ولم يقتصر موقفه العدائى  
على العلوم الالهية، بل شمل أيضاً علوماً حيادية لا تتعلق، في ذاتها، بالدين تقنياً أو إباناً  
للكلعلم الرياضية، بحجّة تأثيرها الخداع على الدين، لأن من يطلع عليها، وهي ما هي  
عليه من الوضوح والثبوت والإحكام، يحسّن اعتقاده في الفلسفة ويُكفر بالتقليد. حتى  
ابن خلدون العالمة الفذّ والمفكر الكبير، مكتشف علم العمران، قد وقف هو الآخر موقفاً  
سلبياً من الفلسفة وأهلها، وتحدّث عن معاييرها وأخطارها على العقائد الدينية اليمانية،  
ممارساً بذلك نوعاً من الازدواجية بين عقلانيته العلمية من جهة، وبين معتقده الأشعري  
من جهة أخرى. نقول معتقده الأشعري وليس الإسلامي، لأنه لا يمكن لأى معتقد أو  
مذهب أن يدعى احتكار الإسلام، ولنقل بالأحرى احتكار الحقيقة القرآنية. إذا القرآن نص  
لا يمكن لأى تفسير أو مذهب أن يستنفذه أو يغلفه. فلكل تصوّره وفهمه، ومن ثم لكل  
مذهب واسلامه. غير ان الممدوح العقائدي المغلق يسعى إلى احتكار المعنى والحقيقة في  
النص، مدعياً ان اسلامه، وحده من دون سواه، هو الاسلام الصحيح

ولهذا فإنه إذا كان هؤلاء الذي استعرضنا بعض مواقفهم، لم يتسع عقلهم لأهل

البيانات والثقافات الأخرى، فإنه لم يتسع أيضاً لأصحاب المذاهب الأخرى داخل الملة الإسلامية نفسها: فقد استبعد الأشعري الإمامي من الإسلام، واستبعد الطاهري الأشاعرة، واستبعد الإمامي كل من عداه. وأياً يكن الأمر، فإن مواقف أهل الصنف الأول لا تتفق مع الفطرة والحس السليم؛ وهي تصادر العقل لحساب المعتقد والتقليل، فضلاً عن كون النص لا يؤيدتها. فالقرآن، وإن كان نصاً وأمراً، فقد نص على النظر والتفكير والاعتبار، وهو أوسع من المذاهب التي تدعى تفسيره وال الوقوف على مراده. كذلك جاء في الحديث النبوي: «ما قسم الله للعباد شيئاً أفضل من العقل». وهذا الحديث، نجد صداته الحديث عند رائد الفلسفة الحديثة، ديكارت، في السطر الأول من كتابه (خطاب المنهج)، حيث يقول: «العقل هو أفضلي الأشياء قسمة بين الناس»

على الضد من ذلك يقف أهل الانفتاح من ثقافات الغير وعلومهم. ويُعد ابن رشد أبرز من يمثلهم في موقفهم المنفتح، وكان فقيهاً وقاضياً للقضاء إلى حاتم كونه فيلسوفاً. وبالفعل فإن قاضي قرطبة وفيلسوفها، قد صاغ موقف هذا الصنف من العلماء والمفكرين المسلمين صياغة سمححة ومرنة، عقلانية وبناءة، كما عبر عن ذلك في كتابه «فصل المقال»: «يجب علينا. أن ننظر في الذي قالوه [أي القدماء من غير المسلمين] من ذلك وما أثبتوه في كتبهم. فيما كان منها موافقاً للحق قبلناه وسررنا به وشكراهم عليه. وما كان منها غير موافق للحق نبهنا عليه وحذرنا منه وعذرناهم فيه». ولعل الفارابي، سلف ابن رشد، قد صدر عن رؤية أكثر انفتاحاً على ثقافات الغير. ذلك أن المعلم الثاني لم يكن يطلق في موقفه من منطلق شرعي فقهي، ولم يقدم نفسه، في خطابه، بوصفه يتميّز صراحة إلى ملة من الجليل. فهو إن كان له انتفاء، فقد انتهى إلى الفلسفة وانحاز إليها. إلا أنه كان أيضاً أكثر انفتاحاً من سلفه وأستاذيه اليونانيين، أفلاطون وأرسطو. ولهذا فهو لم يفضل بين الأمم والبيانات، بل أقر بوجود أكثر من أمة فاضلة وغير ملة فاضلة، أما ابن عربي فقد خطأ خطوات أوسع وأجراً، إذ رأى الحق في كل صورة، وتماهى مع كل معتقد، متهمًا بالجهل كل ذي معتقد يتعصب لمعتقداته، كما عبر عن ذلك في الفصل الأخير من كتابه (فصول الحكم)، وهو الفصل المخصص للنبي العربي.

ولمزيد من الوضوح يمكن أن نستعرض موقف الشريف الرضي في هذا الشخصوص، وكان فقيهاً على المذهب الشيعي الإمامي إضافة إلى كونه شاعراً. فالرضي كان منفتحاً على الآخر، ولو لم يكن مسلماً وعلى غير مذهبـ وقد تجلـ ذلك في رثائه

لصديقه الصابئي (نسمة إلى فرقة الصابئة) بقصيدة شهيرة يبرز فيها مناقبه مطلعها:

أعلمت من حملوا على الأعواد أرأيت كيف خا صياء النادي  
ولكن هذا الرثاء لغير مسلم بل لغير شيعي قد أغضب بعضهم<sup>(١)</sup> فعلى قائلًا:  
«أجل! لقد حملوا كلباء». وتفسیر هذا الموقف، المتعلق، ان صاحبه كان يعتبر ان الصابئي  
لا يستحق ان يُربى، أيًّا كانت مناقبه، لكونه غير مسلم وعبر شيعي إمامي. ذلك ان الغير  
ليس مكافأةً للأئمَّة في الحقوق، عند من يؤمِّن بصفاء عصره واصطفاء معتقده، فلا يجوز  
إذن ان يتمدح، ولا يعقل ان يتحلى بالمناقب، إذ لا فضائل عنده أصلًا. وبحسب هذه  
النظرة فغير المسلم هو أدنى إنسانية من المسلم، سواء من حيث العنصر والنشأة، أو من  
حيث الاكتساب والاستفادة.

وإذا كان الموقف الشيعي عند أهل التشدد لم يتسع لغير المسلم، فإنه لم يتسع  
أيًّاً للمسلم المغايير في مذهبـه، أي للسنـي، تماماً كما ان الموقف السنـي عند ذوي  
التشدد لم يتسع للشيعي، على الأقل يومئـذ، ومثالـه فتوى ابن تيمية المعادية للشيعة  
وحملته عليهم. والمثل الأبرـز على ذلك، لدى الشيعة، الحديث الذي يرويه ابن بابويه  
عن أحد الأئمـة في كتابه (علـل الشـرائع بـاب/240). وفادـه ان السنة لا يفـوزون بـرضوانـه  
ربـهم، يوم الـقيـمة، ولو كانوا من أـهل الطـاعة، في حين ان الشـيعة يـفـوزون بـرضوانـه ولو  
كانـوا من أـهل الـمعـصـية. ذلك ان الله يـبـدـل يومئـذ، على ما جـاء فيـ الحديثـ، حـسـاتـ أـهلـ  
الـسـنةـ سـيـئـاتـ، بينما يـبـدـلـ سـيـئـاتـ الشـيـعـةـ حـسـنـاتـ. هذا ما يـنسـهـ ابنـ بـابـويـهـ إـلـىـ الإـمامـ  
محمدـ الـبـاقـرـ. والـقـارـيـ العـاقـلـ يـشكـ فيـ صـحةـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ. إذـ لـيـقـلـ انـ يـصـدرـ عنـ  
الـبـاقـرـ مـثـلـ هـذـاـ القـوـلـ الـذـيـ يـقـضـيـ بـانـ لـاـ تـقـبـلـ مـنـ الـمـسـلـمـ السـيـ حـسـنـاتـهـ، لوـ كـانـ مـؤـمنـاـ  
مـطـيـعاـ يـؤـديـ الفـرـائـضـ وـالـآـمـانـةـ عـلـىـ أـخـسـنـ وـجـهـ. حـقـاـ انـ روـاـيـةـ اـبـنـ بـابـويـهـ، الـمـلـقـبـ  
بـالـصـدـوقـ، لـاـ يـصـدـقـهـاـ الـعـقـلـ وـالـحـسـنـ السـلـيمـ. فـضـلـاـ عـنـ انـ النـصـوصـ لـاـ تـؤـيدـهاـ. وـنـشـيرـ هـنـاـ  
بـشـكـ خـاصـ إـلـىـ قـوـلـ عـلـىـ اـبـنـ أـبـيـ طـالـبـ: إـعـرـفـ الـحـقـ تـعـرـفـ أـهـلـهـ.

وبالانتقال من القدامـيـ إلىـ الـمـعـدـثـينـ وـالـمـعـاصـرـينـ نـجـدـ انـ هـؤـلـاءـ يـعـيـدونـ اـنـتـاجـ  
الـمـوـاـقـفـ الـقـدـيـمـةـ ذاتـهـ، وـلـكـنـ بـصـورـةـ هـرـيـلةـ تقـليـدـيـةـ تـخلـوـ مـاـ لـدـىـ الـقـدـماءـ مـنـ الجـةـ

(١) لـعـلـهـ الشـرـيفـ الـمـرـتضـيـ: شـقـيقـ الشـرـيفـ الرـضـيـ، وـكـانـ فـقـيـهـاـ وـشـاعـرـاـ أـيـضاـ وـلـكـيـ لـسـتـ عـلـىـ يـقـنـ منـ  
ذلكـ.

والابتكار والاصالة. ولنبدأ بالدائرة السنوية، فنعرض لموقف كل من علي سامي النشار ومحمد قاسم، وهما مصريان كلاهما استاذ للفلسفة ويبحث في المکر الاسلامي . فالنشار يذهب إلى ان للإسلام فلسفته بل ميتافيزيقاً الخاصة الأصلية التي نشأت على أرضه والتي لا علاقة لها بفلسفة اليونان ولا بفلسفة المسلمين كالكتندي والفارابي وابن سينا . ولهذا فهو يرفض ان يُسمى النتاج الذي تركه هؤلاء فلسفه اسلامية كما يرفض الفلسفة جملة وتفصيلاً، بحججة أنها معادية للإسلام، مناقضة ليميافيزيقاً التي وضعها القرآن . هكذا فاستاذ الفلسفة يُقصي من دائرة تفكيره القطاع الفلسفى في الثقافة الاسلامية، معتقداً ان هناك فلسفه اسلامية أصلية صافية يمثلها علم الكلام وحده . ولكنه لم يجد وسيلة للتغيير عن هذه الفلسفة المزعومة إلا باستعمال ألفاظ يونانية معرفية كلفظ «ميافيزيقاً»، ولفظ «فلسفة» ذاته . بينما نجد ان محمد قاسم لم يمنعه انتماوه للإسلام من الانفتاح على الفلسفة وإنصاف أهلها والانتصار لهم، وبخاصة ابن رشد الفيلسوف المفترى عليه .

والامر نفسه يتكرر في الدائرة الشيعية، حيث تتعارض المواقف من ثقافات الغير وعلومه . فنحن نجد مثلاً ان باحثاً اسلامياً كمحمد تقى المدرسي يقف موقفاً مماثلاً لموقف علي سامي النشار، إذ هو يقر بأن الاسلام يستبعد الفلسفة والتتصوف كمنهج وسلوك ورؤيه ، ويعتقد بوجود ثقافة اسلامية صافية يتبغى إبرازها والدفاع عنها في مواجهة الأفكار المنحرفة والضاللة التي وفدت عليها سواء من الفلسفة اليونانية القديمة أو من الثقافة الغربية الحديثة . ولهذا يرفض هو الآخر ان يطلق اسم «فلسفة اسلامية» أو «فلسفة الاسلام» على نتاج الفلسفة المسلمين، ويدين التتصوف وأهله مستشهاداً بأقوال وأحاديث تعتبر ان الذين يميلون إلى الفلسفة والتتصوف هم «شرار الخلق» . هذا بينما نجد بالمقابل عالماً كبيراً من علماء الاسلام، هو محمد حسين الطباطبائي، لم يمنعه انتماوه العقائدي واشتغاله بالفقه والتفسير والكلام من الميل إلى الفلسفة والاشتغال بها والثناء على أهله، وعني بهم هنا الفلسفة المسلمين، وأنصتهم بالذكر الفيلسوف الشيرازي . وإذا كان المدرسي رأى في عرفان هذا الأخير سخفاً وتخراضاً وشططاً، فإن الطباطبائي رأى إلى الشيرازي كفيلسوف رباني وحكيم إلهي . حتى الخميني نفسه، فإنه بالرغم من صرامته الدينية والفقهية، قد انفتح على الفلسفة والتتصوف وأثنى على أهلهما، كما يبدو من رسالته إلى الزعيم السوفيتي غورباشوف . فهو لم يكن فقط قائد ثورة ومؤسس دولة وصاحب رسالة فقهية، بل كان له أيضاً ميله إلى الفلسفة ووجهه الصوفي العرفاني . وهو يقدم، بذلك، شاهداً على انه لا ينبغي النظر إلى شخص من الأشخاص نظرة وحيدة الجانب.

وبالجمال فدو النظرة المغلقة لا يرى إمكاناً للالتقاء مع الآخر، بل يرى فيه الغرابة كلها أو الشر كله. بينما ذو النظرة المفتوحة يطمع دوماً في أن يكتشف في أي شخص وجهاً يلتقي به معه، أيا كان ابتعاده عنه. فالبشر يتلاقون ولو كرهوا. ولا يبعد أن نكتشف فيما نختلف عنهم ون�断 صدتهم وجوهاً تجمعنا بهم، كما لا يبعد أن نكتشف فيما نتماثل معهم ونفتح عليهم وجوهاً تبعينا عنهم. مما من شخص نظن به سوءاً إلا ويبين أن له وجهه الحسن، والعكس صحيح.

من هنا فانا أحثط وأحذر في استعمال التمييز الذي ألمته بين الانغلاق والافتتاح ولا أريد أن أطراف في استئمار هاتين المقولتين، حتى لا انغلق على من سميمهم أهل الانغلاق، فيما أنا أدعو إلى الافتتاح، وحتى لا أفتح أيضاً على من سميتهم أهل الافتتاح افتتاحاً غير محدود ينقلب انفلاقاً. فإن قراءة هوية ما، أكانت ذاتاً أم فعلاً، من خلال مقوله واحدة وحيدة يؤدي إلى الاستبعاد والانغلاق، لأنه لا مقوله واحدة تستغرق كينونته الكائن الحادث. وإذا كان الذين يبدون انفلاقاً يتفقون في انغلاقهم، والذين يبدون افتتاحاً يتفقون في افتتاحهم، فإن المفتوح قد ينغلق بانفتحه الأعمى، كما أن المغلق قد ينفتح فيما هو يحدد وينغلق، إذ لا هوية إلا وتُبدي انفلاقاً وافتتاحاً في آن. ولهذا فانا، إذ أنظر إلى الذين افتتحوا على ما عند الغير من معرفة وعلم وحكمة هي في النهاية نتاج العقل البشري في عصر من عصوره أو في طور من أطواره، فإني لا أقبل كل ما قالوه، بل أتعامل معهم بصورة مفتوحة وأرى إليهم عين ناقدة. وبالمقابل، فانا إذ أنتقد الذين انغلقوا على ثقافتهم الخاصة وعلى ما اتجهوا من معارف وعلوم هي أيضاً محصلة ثقافية ومعرفية للبشرية يأجعها، فإني لا أرد كل ما قالوه، بل افتح عليهم وأفيد منهم، خاصة وإن بينهم العالم الكبير والمفكر المبدع. وتحقيقاً لهذه الغاية صدرت كتاباً من كتبى يقول للغزالى استقتيه من كتابه (مشكاة الأنوار) هو الآتي: «كل معروف يدخل في سلطة العارف واستيلائه دخولاً ما». وهذا القول يلخص أبلغ تلخيص مقوله ميشال فوكو حول العلاقة بين السلطة والمعرفة. وإذا كان الغزالى ينقبض وينغلق في كتبه الكلامية والجدالية، فإنه ينسحب وينفتح على رحاب الحقيقة والمعنى في كتبه الصوفية العرفانية.



## **مثلث الفلسفة:**

### **الوجود، الحقيقة، الذات**

## **ثالث الفلسفة**

الوجود والحقيقة والذات هي مقولات ثلث ارتبط بها تشكيل الفلسفة الحديثة منذ /ديكارت/. هذا ما يلاحظه /الآن باديو/ في مقالته المسمى: بيان من أجل الفلسفة<sup>(1)</sup> ، وهي أحدث مراقبة يدافع فيها فيلسوف معاصر عن الفلسفة والحقيقة ، ولنقل بالأحرى عن فلسفة الحقيقة ، في مواجهة السوفسطائية الحديثة.

طبعاً لا حاجة إلى القول بأن «الوجود» و«الحقيقة» هما مقولتان قد يلمزان قدم الفلسفة نفسها ، إذ التفلسف كان ، منذ البداية الإغريقية ، عبارة عن بحث في حقيقة الكائن عينه أو في كيّونة الحق ذاتها . بل إن /هيدغر/ ذهب إلى أن الوجود هو مسألة قد تم تنايسها في الفكر الحديث.

أما مقوله الذات ، فلا مرأء بأنها مقوله حديثة ، مع أن ملفوظة الذات قد جرى فعلاً تداولها فلسفياً قبل ديكارت ، وبالتحديد عند /ابن سينا/<sup>(2)</sup> الذي بين في برهان الرجل الطائر أن تتحقق الإنسان من وجوده يتم تمثيله ذاته بذاته بلا توسط ، أي هو عبارة عن علاقة مباشرة للذات المدركة بذاتها هي مصدر تيقّتنا من حقيقتنا الذاتية.

ولا شك أنه ابتداءً من ديكارت ، بنوع خاص ، سيتشكل الخطاب الفلسفـي كخطاب محوره ذاتية الذات ، إذ معه ستتعالج مسألة الكائن والحقيقة من خلال مقوله الذات المفكرة الحاضرة المتيقنة من ذاتها بفعل تمثيلها لذاتها . وبذلك يتحول الوجود ، لأول مرة ، إلى موضوع

(1)بيان من أجل الفلسفة ، ترجمة مطاع صدقي ، مجلة العرب والفكر العالمي ، العدد 12 ، مركز الإمام القومي /بيروت .

(2)الاشارات والتبيهات ، النمط الثالث ، الفصل الأول ، تحقيق سليمان دنيا ، دار المعارف بمصر .

للتمثيل<sup>(3)</sup> وتصبح الحقيقة عبارة عن اليقين الذي يُنتجه هذا التمثيل. ومنذ ذلك الحين أخذت مقولات الوجود والحقيقة والذات تترابط وتتشابك مؤلفةً ما يمكن تسميته ثالوث الفلسفة، بحيث أن أية معالجة لواحدة من هذه المقولات تشكل في الوقت نفسه معالجة للمقولتين الآخرين.

\* \* \*

### نقد الحقيقة

وإذا شئنا البعد بالكلام على الحقيقة، فيما نعالجها هنا، بادر إلى القول، خلافاً للموقف السوفسطائي: لا رب بوجود حقيقة ما لواقع ما، ولا رب أيضاً بإمكان معرفتها، وإنما امتنع القول وأصبح الكلام غير ذي جدوى.

غير أن التسليم بذلك لا يعني، بالضرورة، أن تصور الحقيقة على نحو يقيني ثبوتي، باعتبارها الواقع عينه كما هو في جوهره الذي لا يَحُول، أو باعتبارها تطابق الذهن معه وصدق الإخبار عنه، على ما تم تصور الحقيقة في الخطاب الكلاسيكي، ابتداءً من /أرسطو/ الذي أعرّفها بكونها تطابق الأحكام الذهنية مع الواقع العيني الخارجي؛ وانتهاءً ب/ هيغل/ الذي أكد أن كل ما هو عقلي هو واقعي وبالعكس؛ مروراً بالطبع بديكارت الذي تصور الحقيقة بوصفها بداعه التمثل الذاتي، أي تمثل التمثل أو عقل العقل.

فهناك خطابٌ مُغايرٌ آخرٌ يتكون مع /نيتشه/ على الأقل، وفيه مورس نقدُ الحقيقة بصفتها ذلك التطابق بين المنطوق والمفهوم والموجود. فتحن هنا إزاء ثلاثة مفهومات تُحيل إلى ثلاثة مستويات يقوم بينها اختلافٌ أنطولوجيٌّ يمنع تطابقها، هي الوجود في العبارة والوجود في الأذهان والوجود في الأعيان. وكل مستوى من هذه المستويات له كينونته الخاصة. وهي لا تتماثل بل يتعلق بعضها ببعض تعلقاً يجعل كل واحد منها يشرط الآخر بوجوده، ويensem في توليده وإنتاجه أو في تبديله وتغييره.

من هنا فإن التفكير في مسألة الحقيقة، كما يمارسه نقادُ الحقيقة، لم يعد يهتم بالبحث عن بداعه التمثلات ومطابقة الأحكام وصحة المعرف، بقدر ما يتجه إلى البحث في أنماط

(3) راجع بصدر هذه المسألة عبد السلام بنعبد العالى، هيدغر ضد هيغل، دار التنوير، بيروت، 1985، ص 110.

العلاقة بين المعرفة وموضوعاتها أو بين المعرفة والحقيقة نفسها، ولنقل بين الفكر وإجراءاته أو بين الفهم وأدواته أو بين الخطاب وألياته أو بين النص والأعيشه أو بين الذات واستراتيجياتها... هكذا لم تعد تفهم الحقيقة في الخطاب الفلسفي المعاصر من خلال مفهومات الجوهر والطابق والبداعه والوثيق والإثبات والثبات، بل تفهم بالدرجة الأولى من خلال مفهومات مغایرة مثل الإنتاج والتوليد والإجراء والمنفاذة والتفسير والسلطة والممارسة وحتى اللعب.

### الحقيقة ممارسة للذات

إنطلاقاً من هذا المنحى في المعالجة، تبدو الحقيقة بمثابة اشتغال على المواد، أو استخدام للمعابر، أو بناء للنماذج، أو صوغ للوقائع، أو إنتاج للم الموضوعات، أو تشكيل للخطابات، أو خلع للدلائل، أو ممارسة للذات، يعني ذات النفس. فإذا شئنا مقاربتها يستمولوجياً نقول: إنها ليست يقيناً معرفياً، بقدر ما هي «منظومة تأويلية» تفسر وتوضح، ولكنها تخضع للفحص والجدال، وتقبل هي نفسها التفسير والتأويل. وإذا شئنا مقاربتها أنطولوجياً نقول: إنها انحراف في العالم، وافتتاح على الكون، وسج علاقه بالوجود يتحقق من خلالها الإنسان ذاته بأنياط وإيقاعات مختلفة. فالإنسان إنما هو علاقة ذات بذاتها وصلة موجود بالوجود، وهي صلة مركبة تفتح على أكثر من جانب ولها غير بعد وشكل<sup>(4)</sup>:

وهناك الجانب العشقي الجنسي، ويتعلق بالجسم وملذاته أو بالجسد وشهوته؛ وهناك الجانب السياسي السلطوي، ويتعلق بممارسة السلطة وعلاقات القوة بين فرد وفرد؛ وهناك الجانب العلمي بصورته المنشقة أو الرياضية، ويتعلق بحقيقة كل كائن وحده، إذ هو يشكل شرطاً لكل معرفة ممكنة بالوجود ومعياراً لكل حق واجب؛ وأخيراً هناك الجانب الجمالي الفني أو الإبداعي، ويتعلق بممارسة الذات وصنعها كتقنية من تقنيات العيش أو كفن من فنون الوجود<sup>(5)</sup>.

(4) استعيد هنا ما قلته في مقالتي النقدية: صادق جلال العظم: «إرادة المعرفة أم إرادة الماركسية»، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد رقم 83/82، مركز الإنماء القومي، بيروت 1991.

(5) لا يخفى أني في شرحاتي هذه أستند أو أستلهم أو أتأثر بمقالة باديو المذكورة وأعمال ميشيل فوكور وخاصة مباحثه الأخيرة حول تاريخ الجنسانية؛ مستنداً أيضاً إلى كتاب حمل دولوز حول فوكو: المعرفة والسلطة، المركز الثقافي العربي، بيروت 1987؛ على المقدمات التي كتبها مطاع صفتني لاعمال فوكو المترجمة الصادرة عن مركز الإنماء القومي، وبخاصة مقدمة الكتاب فوكو «إرادة المعرفة»، الذي ترجمه صفتني أيضاً بالاشراك مع جورج أبي صالح، مركز الإنماء القومي، بيروت 1990.

ويوسعنا القول إن هذه الجوانب الأربعة تقابل العلل الأربع عند أرسطو<sup>(6)</sup>: فالجانب العقلي الجنسي يقابل العلة المادية ممثلة بالحادث الجنسي، وهو جسدنَا الذاتي الذي بسببه نتحدث عن ذواتنا ورغباتنا، أي ما به نوجد؛ أما الجانب السياسي، ويمكن تسميته بالسلطاني، فيقابل العلة المحركة أو الفاعلة، أي ما عنه نوجد، إذ بالسياسة يسير البشر شؤونهم ويمارسون أدوارهم كفاعلين في المجتمع والتاريخ، قيؤثر الواحد فيهم في ذاته وفي غيره، ويتوسّط نفسه كما يتوسّط سواه، تعلماً لقاعدة تحكم علاقة القرى بين الناس قد تكون طبيعية أو إلهية شرعية أو عقلانية جمالية. أما الجانب المنطقي ويمكن تسميته بالحقاني، فيقابل العلة الصورية، أي ما به نكون، إذ بواسطته نحدد علاقتنا بالوجود من خلال علاقتنا بالحقيقة والحق، وهو الذي يُتيح للإنسان إمكان العلم بالموجودات وتقدير كل كائن حق قدره؛ وأما الجانب الفني الإبداعي، فيقابل العلة الغائية التي هي ما من أجله يسعى المرء ويهتم بذاته، تعني سعادته وخلاصه، ذلك أن سعادة العيش تتحقق في فن العيش وفي ممارسة الوجود ممارسة جمالية إبداعية.

### أنماط العلاقة بالذات

وبالإمكان القول، من جهة أخرى، إن كل جانب من هذه الجوانب الأربعة يقابل، في فكر /ميشيل فوكو/<sup>(7)</sup>، نمطاً من أنماط علاقة الإنسان بنفسه وشكلاً من أشكال ممارسته للذاته. ففي نظر فوكو يقيم المرأة علاقتها بذاته، عبر الجسد ورغباته، وعبر المعرفة وميادينها، وعبر السلطة ومعاييرها. فالجسد والمعرفة والسلطة هي أبعد ثلاثة لا تخلو منها تجربة إنسانية. ذلك أن كل تجربة يمارسها أحدهنا تصدر عن رغبة أو حب، وتنطوي على ضرب من ضروب المعرفة، وتشكل نمطاً من أنماط السلطة.

بيد أن هناك بعضاً رابعاً يسميه /جيل دولوز/<sup>(8)</sup>، أبرز الذين اهتموا بشرح فوكو وتأويله، بعْد الانتظار وهو عبارة عن تفصل الداخلي، أي الذات، مع الخارج. إن هذا البعد يشكل ما يأمله الإنسان ويتمناه فيما هو يمارس ذاته في ضوء علاقته المثلثة بالجسد والمعرفة والسلطة.

(6) جيل دولوز، المعرفة والسلطة، المصدر السابق، ص. 113.

(7) ميشيل فوكو، استعمال اللذات، ترجمة حورج أبي صالح، مركز الانماء القومي، بيروت 1991؛ راجي التعديلات (أنفرد ترجمتها مطاع صفدي)، ص. 7.

(8) المعرفة والسلطة، المصدر السابق

والسلطة، كالخلود أو الخلاص أو الحرية أو الاعتقاد أو حتى الموت.

إذن ثمة جوانب أربعة لعلاقة الإنسان بذاته هي أبعاد أربعة للذات يسمى كل بعد منها، عند فوكو، طبقة أو ثانية: ثانية الجسم والرغبة، ثانية المعرفة والحقيقة، ثانية القوة والسلطة، ثانية الداخل على الخارج. وهذه الانثناءات الأربع هي التي تتيح لنا أن نتحدث عن تكون الإنسان كذات، ككائن يرحب ويعرف ويفعل ويأمل. إنها أربعة أنواع من التأثيرات<sup>(9)</sup>، نعني أربعة أنماط من أشكال بناء الذات وتحقيقها. فليست الذات، كما تصورها ابن سينا وديكارت، جوهراً بسيطاً أحادياً قائماً بذاته حاضراً لذاته، بل هي صيغة لعلاقة مركبة تؤثر فيها الذات بذاتها وتتأثر بها من وجوه أربعة. إذن هي تجربة يتعيش فيها أكثر من إمكان، وتمارس على مستوى جنساني أو حقاني أو سلطاني أو إبداعي. وإذا كان الإنسان يتمتع بالحضور، فإنه لا يحضر للذاته مباشرة ومن غير توسط، بل يحضر في العالم وبه، وله أكثر من حضرة وجودية: فهو يحضر كذات عشقية من خلال اللقاء بين الجنسين أو الاثنين؛ ويحضر كذات معرفية باستكشافه للعالم بحسه وبيخياله وعقله؛ ويحضر كذات سلطوية بأن يلعب دوراً ويمارس تفويضاً وتأثيراً، ولكنه يحضر، أقوى ما يحضر، كذات ابداعية، يصنعه لذاته كقيمة جمالية، فنية شعرية أو سلوكية ذوقية

ونحن إذ نقرأ فوكو على هذا النحو، ببيان الانقلاب الذي أحدثه في مسألة الذات، فإننا نتأمله، في الوقت نفسه، تأولاً يناقض مقولته الشهيرة المتعلقة بـ «موت الإنسان»، كما أعلن عن ذلك في نهاية كتابه «الكلمات والأشياء»<sup>(10)</sup>. ذلك أن فوكو إذ تحدث عن موت الإنسان واهتم بفكك الذات في مؤلفاته الأركيولوجية الحفرية، فإن مؤلفاته النسالية الأخلاقية تبشر بولادة جديدة للإنسان. وهذا ما تجلّى في أعماله الأخيرة التي كرسها للبحث فيما سماه «تقنيات الذات» أو «فنون الوجه»<sup>(10)</sup>، ويعني بهذا أشكال اهتمام الإنسان بنفسه وأنماط بنائه لها كجمالية وجودية، كفناً من فنون العيش أو كأسلوب من أساليب الحياة.

هكذا تختلف أنماط التعاطي مع الذات وتتنوع أساليبها. فقد يغلب على الفرد النمط العشقي، أو النمط السياسي، أو النمط العلمي؛ ولكن أياً كان النمط الغالب، فلا عنى للمرء أن يتعاطى مع نفسه، كمشروع يتخيل ويتذكر، كفن يتشكل ويتصنع، كسيرة تكون مأثرة أو

(\*) صدر بالعربية عن مركز الاتماء القومي/بيروت.

(9) راجع مقدمة مطاع صفيدي لكتاب: إرادة المعرفة، المصدر السابق، ص 19/18.

(10) استعمال اللادات، المصدر السابق، تعدلات، ص 12.

مفخرة أو تحفة، يعني كذات مترفة قادرة أبداً على تغيير ذاتها وسوسها وإبداعها. وقدان هذا البُعد الإبداعي التنويري معناه انسداد الأفق أمام المرء وانعدام قدرته على الخلق والكشف وعلى الاستمتاع بوجوده. فالفرح الحقيقي هو تحقق للذات بمختلف أنماط التذوق، وممارسة الوجود بكل استحقاقاته، يعني بكل مستوياته وأبعاده، وبخاصة بُعد الإبداعي الجمالي ولُسمّه النوراني<sup>(11)</sup>.

ولا يعني التمييز بين جوانب الذات ومستوياتها أن العلاقة بينها تقوم على مجرد التجاور أو التضليل؛ بل هي تقطاطع وتنعقد وتدخل: فلا عشق من دون معرفة؛ وبالمقابل قد يتحول الحب نحو الحقيقة وتتوالد المتعة من المعرفة. وبالواسع القول، من جهة أخرى، إن لكل سلطة معرفتها، تماماً كما أن لكل حقيقة سياستها. وأما البُعد الرابع فإنه يتخلل الأبعاد الأخرى، إذ هو يمثل ذروة التتحقق وأعلى أشكال الحضور.

### إجراءات الحقيقة

والجهد الفلسفـي إنما يرتبط بالجوانب الأربعـة لعلاقة الإنسان بذاته. فالحب والسياسة والعلم والفن هي الشروط الأربعـة لولادة الفلسفة، كما يشرح ذلك باديو<sup>(12)</sup> في بيانه الفلسفـي. وبالفعل إن الشكـيل الفلسفـي، وكما تحقق لأول مرة لدى اليونان، وبالتحديد مع /أفلاطون/، قد ارتبط بهذه الشروط الأربعـة: الشرط العلمـي وتمثلـه الرياضـيات بنـوع خاصـ، بصفتها أنموذجـ المعرفـة وصورةـ الحقيقةـ، ولوـلاـ هذاـ الشرطـ لـماـ كانـ لـلفـلسـفةـ أنـ تـشـكـلـ كـخطـابـ تـجـريـديـ عـقـلـانـيـ؛ ثـمـ الشـرـطـ السـيـاسـيـ مـمـثـلاـ باـتـداـعـ الـديـمـقـراـطـيـ كـحـمـارـسـةـ تـجلـتـ فـيـ النـظـرـ إـلـىـ الـمـدـيـنـةـ بـوـصـفـهـ سـلـطـةـ حـرـةـ مـفـتوـحةـ، ولوـلاـ هـذـاـ إـلـجـاءـ الـدـيمـقـراـطـيـ لـلـوـاقـعـ السـيـاسـيـ لـمـاـ أـمـكـنـ أـنـ تـكـونـ الـفـلـسـفـةـ كـكـلامـ مـعـلـمـنـ قـابـلـ لـلـنـقـاشـ مـجـرـدـ مـنـ أيـ طـابـ قدـسيـ أوـ لـاهـوتـيـ؛ ثـمـ الشـرـطـ العـشـقـيـ كـماـ يـتـمـثـلـ فـيـ وـاقـعـةـ الـلـقاءـ المـفـاجـيـ المـدـهـشـ، بـيـنـ الـجـنـسـينـ، وـفـيـ إـنـتـاجـ حـقـيقـةـ تـعلـقـ بـمـارـسـةـ الـاتـحادـ بـيـنـ الـاثـنـيـنـ، أـيـ بـيـنـ الـأـنـاـ وـالـأـنـتـ، وـقـدـ شـكـلتـ هـذـهـ الـمـارـسـةـ شـرـطاـ لـلـفـلـسـفـةـ بـقـدـرـ ماـ اـرـتـبـطـ السـؤـالـ عـنـ الـحـبـ الـحـقـيقـيـ بـالـحـقـيقـةـ نـفـسـهـ، وـبـقـدـرـ ماـ عـقـلـ الـحـبـ كـحـمـارـسـةـ تـنـوـجـ إـلـىـ الـكـائـنـ عـيـنـهـ كـمـاـ هـوـ فـيـ حـقـيقـتـهـ، أـيـ بـقـدـرـ ماـ اـرـتـبـطـ حـقـيقـةـ العـشـقـ بـعـشـقـ الـحـقـيقـةـ؛

(11) أشير إلى أنني أستخدم نوراني بمعنى جمالي، وتنويري بمعنى استنثولوجي.

(12) بيان من أجل الفلسفة، المصدر السابق؛ مع الإشارة إلى أن هذا البيان مخصص في مجلمه لإيضاح ما يسميه باديو الإجراءات التوليدية للحقيقة، أو شروط تشكيل الفلسفة.

وأخيراً هناك الشرط الفني ويمثله بامتياز الشعراء الذين استبعدتهم أفلاطون من أكاديميته، لصالح الرياضيين الذين احتلوا فيها موقع الصدارة، باعتبار أن الشعر لا ينبع حقيقة بقدر ما هو محاكا للحقيقة<sup>(13)</sup>.

ويستيء باديو هذه الشروط التوليدية للفلسفة «إجراءات الحقيقة» ويعني بها الاجراءات القابلة لتوليد الحقائق وإنتاج المعرف، لأنها ما من حقيقة إلا وتكون علمية أو سياسية أو عشقية أو فنية. من هنا فإن الفلسفة لا تنتج في ذاتها أية حقيقة أو تعلُّم عنها. بل هي «وسيط مفهومي»<sup>(14)</sup> يُتيح إمكان ترابط الحقائق ذات الأصل الحدثي، فليس من مهامها إذن الاشتغال على الواقع مباشرةً ولا إنتاج أو مراكمه معارف صحيحة بصدقها، بقدر ما هي حيز فكري يُتيح تعابير أو اشتباك بل تضافر إجراءات الحقيقة بوصفها أنظمة معرفية أو تعبارات فنية أو ممارسات سياسية أو عشقية. هكذا ليست الفلسفة علمًا متوجهاً للحقيقة ولا هي مجرد مجال معرفي مميز بين مجالات أخرى، بل هي في المقام الأول «ملتقى للحقائق». إنها ممارسة «تزيد من إمكان الحقيقة» بقدر ما تنجح في توليف الإجراءات التوليدية الأربع في حيز مفهومي واحد، وفي عقلتها على نحو يجعل التشكيل الفلسفى يستمد معقوليته من ذاته. إن كلام باديو هذا، والذي هو عبارة عن قراءة لقول هيدغر بأن الفلسفة هي «مقامة» للأسئلة تصاعد من وزن الكينونة، إنما يُلقي مزيداً من الضوء على قول من يقول بأن التفكير هو اشتباك أو اثناء<sup>(15)</sup>، وبأن النص الفلسفى هو نص يضاعف<sup>(16)</sup> نصوصاً أخرى.

وإذا كانت الفلسفة لا تنتج في ذاتها حقائق أي معارف صحيحة، فلا معنى لأن يكون القول الفلسفى صادقاً أو كاذباً. فالصدق والكذب، والحسن والقبح، والمشروع وغير المشروع، والخير والشر، والشرف والمعيب، كلها مفاهيم لها قيمتها التفسيرية في المجالات الإجرائية التوليدية التي تشرطها ممارسة الفكر الفلسفى. فهي معايير فاعلة أو صالحة في العلم والفن وفي السياسة والأخلاق. أما العمل الفلسفى فليس له طابعه التقريري أو المعياري بقدر ما هو مصدر لقول إشكالى جدالى يفتح أبداً، عبر سؤال الحقيقة على رحاب الكائن. إنه نص يتشكل كموقع مفهومي أو صيغة عقلانية أو حقل للإمكان أو مدار للمعنى أو

(13) المصدر نفسه، ص. 8.

(14) المصدر نفسه، ص 9/10.

(15) والمقصود به فوكو؛ راجع: السلطة والمعرفة، المصدر السابق، ص 116/117.

(16) راجع مقالتي: الفلسفة بين الحد والرسم، مجلة الفكر العربي، العدد 63، معهد الانماء العربي، ص 85

أفق للحقيقة. وإذا شئنا الكلام بلغة أنطولوجية نقول إنه «مفازة» تؤمن العبور أو الارتحال بين الحدث والكونية، بين الواقعية الإجرائية للحقائق وبين السؤال الحر عن كونية هذه الحقائق. ومن هنا فإنه كلما التصقت الفلسفة بشروطها الإجرائية أو طغى أحد هذه الشروط على البقية أو استبعد لصالحها، توقفت عن كونها أنطولوجيا وغدت ممارسة فكرية تستبعد السؤال عن كونية الحقيقة كما تحجب حقيقة الكونية.

\* \* \*

### التشكيل الأول

والحق أن الشروط التوليدية المذكورة لم تجتمع معاً كل مرة وفي كل محاولة فلسفية: فالفلسفات تختلف وتتفاوت من حيث إجراءاتها ومحاور اهتمامها والمجالات التي تشغله عليها والنماذج التي تحتديها أو تستلهمها.

وإذا عدنا إلى البداية الإغريقية، وبالتحديد إلى أفلاطون الذي ارتبط باسمه أول تشكيل فلسي جعل من الممكن أن تطرح ممارسات الإنسان وأنشطته في المدينة، على صعيد الفكر المحسن، وأن تُعقل بلغة برهانية ومن خلال ربطها بمسألة الحقيقة والكونية، إذا عدنا إلى هذه البداية، نجد بأن أفلاطون نفسه قد استبعد الإجراء الشعري من دائرة الحقيقة، ومن ثم من نطاق المدينة، لصالح بقية الإجراءات، وبخاصة الإجراء الرياضي، كما أشير من قبل، إذ الشعر يتحدث بلغة حسية مجازية لا تساعد على تشكيل الفكر ك وسيط مفهومي مثالي يتبع لملمة الإجراءات العلمية النظرية أو السياسية العملية ومنحها معقوليتها. وبمعنى آخر إن الشعر يُعيق صعود الفكر نحو المُثُل لكنه يقوم على تقليدها ومحاكاتها، ولم يكن للفلسفة، ككلام تجريدي برهاني أو خطاب كلي ضروري يبحث عن قواعده الخاصة ويسوّغ ذاته بذلك، أن تتشكل لأول مرة، إلا بوصفها حيزاً متعالياً مثالياً. مع أنه يمكن القول، من جهة أخرى، بأن الشعر المنفي على صعيد المنطق والمصرح به، يَحضر في النص الأفلاطوني من خلال الأسلوب البياني ويستخدم الأسطورة أو الاستعارة في سياق البرهنة والتعليل.

مع أرسطو تشكلت الفلسفة، لأول مرة، في صورة نسق فكري شامل تنتظم فيه مختلف الممارسات والإجراءات والمجالات، بما فيها الشعر. ولم يكن ذلك ممكناً إلا بعد امتلاك الآلة المنطقية، فهي التي أتاحت، بأجهزتها المفهومية وتقنياتها المنهجية، للخطاب الفلسفى، أن ينتقل من شكل المحاجة لكي يتخذ، للمرة الأولى أيضاً، شكل خطاب علمي منهجي قابل

لأن يعلم ويتداول، ابتداءً من المنطق نفسه وانتهاءً بالفن، مروراً بسائر العلوم المعروفة، وأخصها بالطبع العلم الماورائي الذي هو بمبحث الوجود ومبدأ سائر العلوم. ولا شك أن نسق أرسطو وتعلمه سيترك بصماته على كل المحاولات الفلسفية اللاحقة، تماماً كما أن الأفلاطونية ستمثل، بوصفها أول تشكيل فلسفياً، أصلاً يستعيده كل من يخوض غمار التفلسف، أكان مع أفلاطون أو ضده. فلا غرابة أن ينهي لأن باديو بيان الفلسفى بياطلاق «بادرة» تستلهم المشروع الأفلاطוני مجدداً في هذا الزمن الذي تجاوزنا فيه الحداثة إلى ما بعدها.

تسوية مستحيلة

وبالانتقال إلى العصر الإسلامي، نجد أن الفلسفة قد استطاعت غير مجال واستجذعت أكثر من شرط، محاولةً لأم ذلك في تشكيل ميتافيزيقي تسيطر عليه مقوله واجب الوجود أو الحق الواجب، سواء باستعادة الأفلاطونية ومُثلها أو الأرسطوطاليسية بمنطقها وميتافيزيقاها، أو بالجمع بينهما، ونادرًا بالخروج عليهم. وبالطبع فإن الإجراءات العلمية لا تقتصر هنا على العلوم الموروثة عن اليونان، أي على المنطق والرياضيات والطبيعيات والماورائيات والسياسات والخليقات، بل هي تشمل أيضًا العلوم التي تكونت في الفضاء الإسلامي وكتب باللسان العربي، وبخاصة الفقه والكلام والتصوف. ولهذا فإن الفلسفة في هذا العصر قد استجمعت مختلف الشروط، طولاً وعرضًا، أي ما تجاور منها في المكان وما تسلل في الزمان، وقدمت قراءةً للحدث القرآني بلغة المنطق اليوناني، وأحياناً إضافةً قرآنية للفلسفة نفسها.

ففي فلسفة /الفارابي/ يتم الاشتغال على المحور السياسي والمدنى مع استبعاد للمحور العشنى، كما يتم احتداء النموذج المنطقى بنوع خاص وعزم ذلك فإن الممارسة الفلسفية تفتتح هنا على النبوة، جذر الثقافة الإسلامية، بوصفها نتاجاً للخيال وتعبيرأ عن الحقيقة لا بذاتها بل بمعناتها. ولا شك أن ابن سينا يواصل ما بدأ به الفارابي وأسسه، ولكنه يختلف عنه. فإن الشيخ الرئيس يفسح المجال في فكره للعرفان الصوفى وللمحور العشنى، وينفتح الممارسة الفلسفية عنده على المجال القدسى، بتقدیس العقل واعتباره مبدأ الوجود ومقومه وغايته. وستشهد الفلسفة مزيداً من الانفتاح على التصوف مع الغزالى ، ولكنها ستلتقط، من جهة أخرى، بالشرط الكلامي الاعتقادى الذى يؤدى إلى توجيه ضربة قوية لها

جعلها تأخذ الطابع الججاجي التهافي عند ابن رشد. يبدأ أنه مع هذا الأخير يستبعد التصوف والعشق، وستتعاد الفلسفة بشكلها المنشائي المنطقي، متربدة بين شرح أرسطو والرد على المتكلمين، بين فلسفة اليونان ونص القرآن، في إطار تسوية يتم بموجبها التسليم بحقيقة الوحي من دون جدال، مقابل إعطاء العقل الحق في تأويل كلام الوحي وفقاً لمعاييره وقوانيئه. ولكن هذه التسوية ترفض من قبل الأوصياء الدينية. وتتعرض الفلسفة للهجوم والانتقام، ويتوقف بذلك النشاط الفلسفى في المغرب. على أن للأمر وجهه الآخر: فإن الاستبداد الفقهى والكلامى الذى جعل التفكير الفلسفى ممنوعاً، أتاح لمفكر ذي قناعات كلامية أشعرية، كـ /ابن خلدون/ أن يوظف خبرته الغنية وثقافته الواسعة في استكشاف حقل جديد هو علم العمارة.

الذروة إيدان بالنهاية

هذا في المغرب، أما في المشرق فإن الفلسفة ستتابع مسيرتها، بعد حملات /الغزوالي/ والمتكلمين، حتى القرن السابع عشر، انطلاقاً من فلسفة ابن سينا التي ستتطور باتجاهات مختلفة: الأول يمثله /السهوردي/ الذي أسس مدرسة الاتشاف؛ والثاني يمثله /الطبوسي/، الشارح الكبير لابن سينا، وهو يجمع بين المنطق والكلام والرياضيات؛ وأما الثالث فهو الاتجاه الصوفي العرفاني الذي يبلغ اكتماله مع /ابن عربي/.

ولا شك أنه مع /صدر الدين الشيرازي/ ، الذي كان معاصرًا لليكارت ، تكتمل شروط الفلسفة وإجراءاتها في العصر الإسلامي. إذ يتم ، مع هذا الفيلسوف ، الاشتغال على أربعة محاور كبرى ، يمثل كل واحد منها أصلولوجيا خاصة ، تعنى نمطاً من أنماط الكيتونة ، وهي : المنطق والفلسفة المعاوراثية ، الحكمة المشرقية ، النبوة والوحى ، العرفان الصوفى أو الممارسة العشيقية. ولا شك أن هذه المحاور الأربعية هي أوسع من الشروط التوليدية الأربعية التي يدور عليها كلام باديو في بيانه الفلسفى ، إذ هي تستبطن تجارب تاريخية مختلفة وتهل من عوالم ثقافية متفرقة وتنتهي إلى سلالات فكرية متفرعة. والحق أن الشيرازى استطاع أن يستجمع كل تلك المحاور ، على اختلاف أصولها ومناهجها ومراميها ، وأن يؤلف ما بين موادها وعناصرها في مجموع فلسفي سماه «الحكمة المتعالية» ، يمكن عده أشمل وأكمل بناء فكري عرفته الفلسفة في عهدها الإسلامي. حقاً إن هذه الفلسفة تكمل وتبلغ الذروة في هذا الكتاب /الموسوعة الذي يحشد فيه الشيرازى ترسانة مفهومية لا تغتيرة لها من قبل ، معالجاً بمهارة فائقة كل الموضوعات والقضايا التي طرحتها الفكر الإسلامي على نفسه ، مستقصياً ، بذلك ، الأمور

حتى نهاياتها القصوى، بحيث يدومن غير الممكн إضافة أي شيء على ما قبل، ولكن النزوة إيدان بالنهاية، أي بالتراجع والانكفاء: ثمة عالم معرفى كامل قد استند أغراضه مع الشيرازي، بعد أن أصبح لكل سؤال جواب وكل مشكلة حل وكل علم مقتاح. ولهذا سيقتصر الأمر بعده على الشرح والتعليق، أو على شرح الشرح<sup>(17)</sup>. ولم يكن للتفكير الفلسفى أن يستأنف نشاطه المنتج الخلاق إلا باكتشاف منطقة جديدة من مناطق الوجود تتيح تغيير طريقة النظر إلى الأشياء والكائنات وطرح أسئلة جديدة بشأن الوجود والحقيقة.

### كسر منطق الهوية

أما الشعر فإنه لم يكن مستبعداً هنا، بل كان مهمشاً وتابعًا، إذ هو الحق في المتنطق واعتبر جزءاً من أجزاءه أو فصلاً من قصوله، على ما صنفه أرسطرو. وتباعاً لهذا التصنيف تعتبر الحقيقة الشعرية، بوصفها نتاجاً للخيال، دون الحقيقة الفلسفية التي هي نتاج العقل البرهانى، إذ الخيال أدرج، بحسب منظومة المعارف القديمة، في مرتبة أدنى من مرتبة العقل في سلم الوجود.

ولعل ابن عربي، وحده، نظر إلى الخيال نظرة مختلفة، مُعيّداً إليه اعتباره كملكة معرفية وكحضره وجودية، كما لم يفعل ذلك أحدٌ من قبل. والحال ففي نظر ابن عربي ليس الخيال ملكرة معرفية هي مصدر للخطأ والضلالة، ولا هو مرتبة وجودية تتترّى تحت مرتبة العقل، وإنما هو حضرة من حضرات الذات<sup>(18)</sup> هي الأوسع، أي أوسع من حضرة الحس ومن حضرة العقل، إذ به تنبّجس الممكنتات وتُتجرب المعجزات. بل الخيال هو نسيج الوجود، كما يوحى بذلك قول ابن عربي<sup>(19)</sup>: «الوجود كله خيال في خيال». وأية ذلك أن الإنسان لا يتوقف عن فعل التخييل، إذ هو يتخيّل وجوده، ويتشخّل العالم نفسه، بحيث يدوّن هذا العالم بمثابة صور تتشكل في مرايا وأكوان يُستأنف خلقها باستمرار. وهذا ما حمل ابن عربي على تسمية الخيال

(17) يمكن الاطلاع على تقسيم كتاب «الحكمة المتعالية» عند داريوس شایغان، النفس المبتورة. دار الساقى، لندن، 1991، ص. 51.

(18) بالأمكان مراجعة عرض لنظرية ابن عربي في الخيال عند ناصر حامد أبي زيد، فلسفة التأويل، دار التنوير، بيروت، 1983، الخيال المطلق، ص. 55.

(19) فصوص الحكم، شرح أبو العلاء عفيفي - دار الكتاب العربي، بيروت، الفصل التاسع.

«برزخاً»، ويعني بالبرزخ أنه جواز عبور تعبير به بين المرئي واللامرئي، بين الشاهد والشاهد. إنه تلك العلاقة مع الغيب المجهول وتلك المسافة ما بين صورة وصورة أخرى تؤول إليها<sup>(20)</sup>. ولذلك فإن كل ما يظهر في الحسن والعقل إنما يحتاج إلى أن يُتَوَلَّ لكي يُعرف، فالتأويل إن هو إلا معرفة مآل الصورة. هكذا فعلاقة الإنسان بوجوده لا تنفك عن تخيل، كما لا تنفك معرفته للعالم عن تأول. ومعنى ذلك ومآلأن الحقيقة منسوجة من المجاز وأنه لا خطاب يخلو من استعارة: فإذا كان الشيء يظهر بصورته لا كما هو في نفسه، وكانت الصورة تُحيل دوماً إلى صورة أخرى تقوم مقامها، فمعنى ذلك أنه لا كلام يخلو من استعارة. ولا شك أن مثل هذه النظرة للحقيقة والخطاب تشكل شرطاً يتبع الافتتاح على الشعر والنظر إلى الحساسية الشعرية بوصفها تجربة لها بعدها الأنطولوجي، بقدر ما تصدر عن قلق وجودي حقيقي.

وعلى كل حال فإن التصوف، كما مارسه ابن عربي وغيره عنه، يشكل خرقاً للخطاب الفلسفـي الماورائي، من وجوه عدة: فقد أزال الحواجز بين الكتابة الفلسفـية البرهانية وبين الكتابة البيانية الأدبية من خلال كتابة اللطائف الذوقـية والشعر معاً؛ وفتح الكلام على الجسد المقـمـوع في خطاب محكم بشـرطـه المنطقـي وبنـيـته الماورـائية؛ وأعاد الاعتـبار إلى الخيـال بمحـنـوهـا المـعـرـفـي وـيـعـدـهـاـ الأنـطـولـوجـيـ، كما أعاد الاعتـبار إلى العـلامـاتـ، أيـ إلىـ اللغةـ والـحرـوفـ، بـصـفـتهاـ بـيـةـ الـفـكـرـ وـأـدـاءـ إـنـتـاجـ الـحـقـيـقـةـ وـالـمعـنـىـ، وـكـسـرـ مـنـطـقـ الـهـوـيـةـ بـفتحـ الـكـائـنـ علىـ الاـختـلـافـ، ليسـ اـختـلـافـ الـعـيـنـ عـنـ الـغـيـرـ وـجـسـبـ، بلـ اـختـلـافـ الـكـائـنـ عـيـنـ ذـاـهـ. منـ هـنـاـ لـمـ تـدـرـ تـفـهـمـ الـحـقـيـقـةـ مـنـ دـوـنـ الـمـجـازـ؛ وـمـنـ هـنـاـ أـيـضـاـ اـحتـلـ التـأـوـيلـ الـمـقـامـ الـأـوـلـ كـمـنهـجـ للـبـحـثـ وـالـسـنـقـصـاءـ.

ولهذا فإن قراءةً أنطولوجـيةـ لـلنـصـ الصـوـفـيـ تـبـيـنـ لـنـاـ أـنـ الـكـيـنـوـنـةـ الـتـيـ يـتـمـ إـقـصـاؤـهـاـ أوـ تـغـيـيـرـهاـ فيـ الـخـطـابـ الـفـلـسـفـيـ، الـنـظـريـ الـمـاوـرـائـيـ، إـنـماـ تـحـضـرـ فيـ الـخـطـابـ الصـوـفـيـ، عـلـىـ عـكـسـ ماـ يـطـنـ تـاماـ، بـحـيـثـ يـمـكـنـ القـولـ إـنـ اـسـتـبـاعـ الـتـصـوـفـ مـنـ دـائـرـةـ الـتـفـلـسـفـ هوـ اـسـتـبـاعـ لـتـجـربـةـ تـولـدتـ عـنـهـاـ قـرـاءـةـ لـلـوـجـودـ تـشـكـلـ نـمـطاـ مـنـ أـنـمـاطـ تـحـقـقـ إـلـيـهـ إـنـسـانـ وـتـذـوـتـهـ. وـبـكـلامـ آخـرـ إـنـ الـخـطـابـ الصـوـفـيـ يـكـشـفـ مـاـ يـحـبـهـ الـخـطـابـ الـفـلـسـفـيـ مـنـ أـوـجـهـ الـكـائـنـ، وـمـنـ ثـمـ فـهـوـ يـكـشـفـ عـنـ الـلـامـعـقـولـ الـذـيـ يـنـطـوـيـ عـلـيـهـ الـعـقـلـ الـفـلـسـفـيـ ذـاـهـ.

(20) المصـدرـ نـفـسـهـ، الفـصلـ السـادـسـ.

كذلك يمكن القول إن الوجود الذي يجري استبعاده في النسق الفلسفى الماورائي أو العلمي، قد يحضر في الشعر، وبخاصة لدى شعراء، كالمتنبي، يتكلمون على أحوالهم بكلام طرح سؤال الحقيقة ويتوجهون بقلق الوجود. ولكن إعادة الاعتبار للشعر المطرود أو المهمش، لن تتحقق على ما يبذلوه في العقل الفلسفى، قبل حلول المصر التقنى: فإن طغيان الأداة، مضافةً إليه التصاق الفلسفة بشروطها العلمية الوضعية أو السياسية الإيديولوجية، هو الشرط الذى سيتسع للشعراء المحدثين، فى الغرب، أن يتوجهوا نحو الوجود لتلبية نداء كينونتهم المستهلكة، كما أتاح للفلاسفة أن يبحثوا عن هذا الوجود المنسي في حساسية الشعراء، إن ممارسةً كما نجد عند نيشه، أو تنظيراً كما نجد عند هيدغر.

وأياً يكن الأمر، فإن استكمال الشرط المنطقى شكل هاجس الفلسفة في العصر الإسلامي، على اختلاف اهتماماتهم ومذاهبهم، بدءاً من الفارابى وانتهاء بالشيرازى، مروراً ببقية الأعلام الكبار بمن فيهم الغزالى عدو الفلاسفة اللذوذ وخصم الفلسفة رغمما طفى هذا الشرط على الخطاب، تضاءلت إمكاناته الأنطولوجية، إذ المنطق يهتم بالأنواع والأجناس لا بالأفراد، ويعنى بإحكام القول واتساقه لا باستقصاء الموجود، الأمر الذى جعل المقولات والمفهومات تقوم مقام الكائن الذى ينبغي إيضاح معناه. كذلك بقدر ما طفى المحور الكلامي العقائدى على القول، تحول الخطاب الفلسفى من خطاب الحقيقة إلى خطاب العقيدة والسلطة، وصارت الفلسفة لاهوتاً أو أونولوجيا<sup>(21)</sup> بدلًا من أن تكون أنطولوجيا.

هكذا تشكلت الفلسفة باحتذاء النموذج الرياضي مع أفلاطون، واكتملت بصياغة المنطق مع أرسطو، وانتهت أخلاقاً وتصوفاً مع الأبيقوريين والرواقين وأفلاطين. ومستأنف مسيرتها، في العصر الإسلامي، ابتداءً من الندوة التي بلغها الفكر اليونانى، باحتذاء النموذج المنطقى، لكي تنتهي بحلول المنطق في اللاهوت، أو نقل يجعل المنطق في خدمة اللاهوت، أي باستحالتها منطقاً لاهوتياً، سواء عند الشيرازى أو عند الأكربى قبله. وهذا هو شأن الفكر في العصر الوسيط.

\* \* \*

---

(21) أي العلم بالواحد.

## م الموضوعات لا آيات

ولن تقلب الآية إلا بمجيء ديكارت الذي سيستأنف الفلسفـ، في العصر الحديث، بالتحرر من مـنطق أرسطو واللاهوت مـعاً وقد تعاضدا، عـاداً إلى البداية نفسها، مـحاولاً احتـداء النـموذج الـرياضي تماماً كـما فعل أفلاطـون. ولكن الـرياضيات لـن تفهم هنا كـنمط استدلـالي مـغضـ، كـتـولـيفـ منـطـقـيـ هـندـسيـ، بل كـتحـلـيلـ جـبـريـ، كـنـظـامـ لـلـقـيـاسـ وـالـعـدـ وـالـصـنـيـفـ، تـصـنـيـفـ الـكـائـنـاتـ الـأـشـيـاءـ، لـا بـوـصـفـهـ آـيـاتـ الـمـشـيـةـ الـإـلـهـيـةـ وـتـوـاقـعـهـ، بل بـوـصـفـهـ تـرـتـبـ فـيـ نـظـامـ طـبـيـعـيـ يـبـنـيـ لـلـعـقـلـ اـكـتـنـاهـ، أوـ تـشـكـلـ مـوـضـوعـاتـ يـبـنـيـ لـلـذـاتـ الـعـارـفـةـ تـمـثـلـهـاـ. وبالـجـمـالـ معـ دـيـكارـتـ يـتمـ الخـروـجـ مـنـ الـعـالـمـ الدـائـريـ الـمـخـلـقـ لـلـعـصـورـ الـوـسـطـيـ إـلـىـ فـضـاءـ الـعـقـلـ الـحـدـيثـ، حـيـثـ تـبـنـيـ الـعـرـفـةـ عـلـىـ خـطـابـ إـلـيـانـ لـاـ عـلـىـ كـلـامـ اللهـ، وـحـيـثـ تـمـحـيـ الـأـسـبـابـ الـمـاوـرـائـيـةـ لـصـالـحـ الـأـسـبـابـ الـفـاعـلـةـ وـتـسـتـبـدـ تـفـاسـيرـ الـنـصـوصـ الـمـقـدـسـةـ بـالـوـضـوحـ وـالـتـواـطـؤـ وـتـمـاسـكـ الـحـسـابـ<sup>(22)</sup>.

وقد شـكـلـ الإـجـراءـ الـرـياـضـيـ الـقـاسـمـ الـمـشـترـكـ، منـ دـيـكارـتـ حتـىـ هوـرـلـ، مـرـورـاـ بـليـنـتـرـ وـكـطـ. فـمعـ دـيـكارـتـ تـلـتـصـقـ الـفـلـسـفـةـ بـالـشـرـطـ الـرـياـضـيـ باـعـتـبارـهـ مـعيـارـ الـحـقـيقـةـ الـواـضـحةـ، وـتـشـكـلـ بـصـفـتـهـ عـالـمـاـ لـلـذـاتـ وـخـطـابـاـ فـيـ الـمـنهـجـ يـقـومـ عـلـىـ نـقـدـ الـفـكـرـ الـمـدـرـسـيـ. وـلـاـ شـكـ أـنـ كـنـطـ سـيـعـمـ عـلـىـ اـحـتـداءـ الـتـمـرـفـجـ الـعـلـمـيـ: الـرـياـضـيـ وـالـفـيـزـيـائـيـ يـحـسـبـ مـنـطـقـ خـطـابـهـ. وـلـكـنـ يـسـتـعـيدـ الـمـنـطـقـ وـيـعـمـ عـلـىـ اـحـتـداءـ<sup>(23)</sup> وـاستـشـمارـهـ. مـعـهـ تـشـكـلـ الـفـلـسـفـةـ كـحـقـلـ لـلـذـاتـ الـمـتـعـالـيـةـ. وـهـوـ أـوـلـ تـشـكـيلـ فـلـسـفـيـ يـكـرـسـ لـنـقـدـ الـعـقـلـ فـيـ تـارـيخـ الـفـكـرـ، نـقـدـ اـسـتـهـدـفـ كـنـطـ مـنـ وـرـائـهـ جـعـلـ الـمـاوـرـائـيـاتـ عـلـمـاـ مـوـثـقـاـ عـلـىـ غـرـارـ الـرـياـضـيـاتـ وـالـفـيـزـيـاءـ. وـلـكـنـ الـأـمـرـ تـجـريـ، دـوـمـاـ، عـلـىـ غـيرـ مـاـ هـوـ مـحـسـوبـ. فـقـدـ حـصـلـ عـكـسـ مـاـ تـصـورـهـ كـنـطـ. ذـلـكـ أـنـ بـعـدـ قـرـنـ مـنـ «ـنـقـدـ الـعـقـلـ الـمـحـضـ»ـ، لـنـ تـصـبـحـ الـفـلـسـفـةـ عـلـمـاـ، بلـ سـتـفـتـحـ الـرـياـضـيـاتـ وـالـفـيـزـيـاءـ عـلـىـ النـسـيـةـ وـالـاحـتـمالـ. وـهـذـاـ بـيـنـ لـنـاـ أـنـ الـقـوـلـ الـفـلـسـفـيـ يـخـفـقـ عـنـدـمـاـ يـرـيدـ تـقـرـيرـ حـقـيقـةـ مـاـ أـوـ التـأـكـيدـ عـلـىـ فـكـرـهـ مـاـ أـوـ النـصـ عـلـىـ تـعـلـيمـهـ. مـنـ هـنـاـ فـانـ مـاـ أـنـجـزـهـ كـنـطـ لـاـ يـتـمـثـلـ بـأـفـكـارـهـ وـمـقـولـاتـهـ وـلـاـ بـمـذـهـبـهـ وـقـنـاعـاتـهـ، بلـ يـتـمـثـلـ فـيـ كـوـنـهـ اـفـتـحـ حـقـلـاـ لـلـفـكـرـ وـوـلـدـ حـسـاسـيـةـ جـديـدةـ لـلـفـهـمـ.

(22) راجـعـ بـصـدـدـ هـذـهـ النـقـطةـ. فـرسـواـ جـاكـربـ، مـنـطـقـ الـعـالـمـ الـحـيـ، تـرـجـمـةـ عـلـىـ حـربـ، مـرـكـزـ الـانـمـاءـ الـقـومـيـ، 1990، صـ 41/42.

(23) راجـعـ بـشـأـنـ ذـلـكـ، أـيـ اـسـتـهـامـ كـنـطـ لـلـنـمـوـذـجـ الـمـنـطـقـيـ، مـقـدـمةـ مـوـسـيـ وـهـدـهـ لـلـتـرـجـمـةـ الـتـيـ قـامـ بـهـاـ لـكـتابـ «ـنـقـدـ الـعـقـلـ الـمـحـضـ»ـ، مـرـكـزـ الـانـمـاءـ الـقـومـيـ، بـيـرـوـتـ، صـ 7ـ.

بعد كنط ستطور الفلسفة، وربما الكنطية، باتجاهات مختلفة؛ فمع هيغل تفتح الممارسة الفلسفية على التاريخ، ويكتسب الفكر بعداً جديلاً، ويشكل أول خطاب حديث في نقد الهوية والمنطق الصوري، دون أن يعني ذلك مغادرة أرض الكوجيتو الديكارتي؛ ذلك أن الاختلاف، في المنظور الهيغلي، يعمل في خدمة مقولات الوعي والحضور والذاتية<sup>(24)</sup>. إنه توسيف لذاتية الكوجيتو في المجال التاريخي الذي هو مجال تحقق الفكر المطلق، أو مجله. وبذا يتراوح النص الهيغلي بين الشرط المنطقى والشرط السياسي، بين المتعالى والتاريخ. مع ماركس ستوظف ترسانة جدلية ضخمة في تحليل أوجه الصراع الاجتماعي وأاليات التراكم الرأسمالي، فتتفتح الفلسفة، بذلك، على النشاط الاقتصادي وعلى كل الممارسات التي تتعلق بما سمي «البني التحتية» التي كان العقل الفلسفى يستبعدها من مجال البحث. ولكن الفلسفة تلخص، هنا، بالشرط السياسي / الإيديولوجي، التصافأً يتحول معه الفيلسوف من مفكر إلى مُنظّر ثوري أو داعية، أي إلى «فِكْرُوي» إذا جاز التعبير.

مع هوسرل نعود إلى البداية الديكارتية، حيث يُستعاد الكوجيتو بغية ترميمه وإصلاحه، أي بغية لام الذات التي أحذث فيها النقد شروخه، ابتداءً من كنط سوأة من طرف العقلانيين أو من طرف التجربيين. وسيتم ذلك بفتح الفكر الفلسفى على الحقل الفينومنولوجى الذى سيسمهم في تحرير الآنا من آثار التزعة السيكولوجية، عن طريق منهج يقى على التعليق والإحالة والتضفيه. صحيح أن هناك «عودة إلى الأشياء ذاتها»، من خلال القصدية التي تُفرغ الوعي من محتواه الشعوري لكي تجعل منه مجرد علاقة مع الموضوع. ولكن هذه العودة ليست تجريبية محضة كما يفهم من ظاهر الشعار المذكور، بل هي على العكس لا تستقيم إلا بافتراض ذات متعالية على العالم الطبيعي والشعوري، هي التي تؤسس كل معرفة. إنها عودة تُفرغ الوعي وتحاول تضفيته ولكنها لا تقرّبه، بل تعيد بناءه بإضافة محمول «التعالى» الكنطى، إلى «الآن» الديكارتى. من هنا قد تُقرأ الفينومنولوجيا بوصفها صيغة جديدة للكوجيتو وفلسفة من فلسفات الذاتية والحضور، أي بوصفها ميتافيزيقا ذات متزع أنتروبيولوجي تشبيهي، وقد تُقرأ، بخلاف ذلك، أي بوصفها أنطولوجيا من خلال القصصية التي يمكن أن تفهم كدعوة للتوجه إلى الموجود. وهذا هو شأن كل فلسفة: يصعب اختزالها إلى مجرد قضية أو نظرية أو نسق، إذ هي نص متعدد متشابه مراوغ يقبل غير تفسير.

(24) هيذر ضد هيغل، المصدر السابق، ص 89.

## محاور أخرى

بالعودة إلى نيشه، الذي هو أسبق زمناً من هوسرل ولكن أحدث فكراً، يتغير الموقف بالكلية، بفتح التأمل الفلسفية على التنقib الأصولي النسابي الذي سيتيح للمرة الأولى تشكيل خطاب فلوفي يكرّس لنقد الحقيقة. وحده ذلك سيؤدي إلى مغادرة أرض الكروجيتون. والحال، فإنه مع نيشه يتم إخراج المعرفة من فردوس اليقين، ويكتف المعنى عن كونه تمثلاً وحضوراً. معه لا تعود الحقيقة ثمرة علم صارم يتصف بالوصوح والتواطؤ والضرورة، بل تصبح سلسلة تأريخات توظف شبكة من الاستعارات وتستخدم لعبة قوى واستراتيجيات. وانطلاقاً من هذا المفهوم الجديد، يمكن وضع معظم المفكرين الذين سبقوا نيشه وكثير من الذين آتوا بعده، أي كل الذين يبحثون عن حقيقة تمتلك صفة البداهة الأولى، يمكن وضعهم في سلة واحدة باعتبارهم ينتمون إلى الفضاء العقلي نفسه، وما حاوله نيشه هو الخروج من هذا الفضاء بفتح الممارسة الفلسفية على الجسد والرغبة، على الإرادة والقدرة، وبكتابه *نصن فلسفياً ينضم بحرارة الشعر*. وبهذا يتم التأثر من مؤسس الأكاديمية، ويعاد الاعتبار للجسد المقموع وللشعر المطرود.

بيد أن الشعر لن يصبح إجراءً من إجراءات الحقيقة قبل هيدغر الذي فتح الممارسة الفلسفية على المجال الشعري وقرأ الشعر قراءة أنطولوجية. بل إن هيدغر سينذهب بعيداً في هذا المنحى، إذ إنه سيُقصي الإجراء المنطقى العلمي، كشرط رئيسي من شروط التفلسف، لصالح الإجراء الشعري، معتبراً أنه لا شيء يضاهي الفلسفة في قول الوجود سوى الشعر. ولا غرابة في هذا الموقف. فإن جهود هيدغر قد ترتكزت، منذ محاولته الفكرية الأولى، على كشف الحجب، حجب الوجود الذي مارسته الماورائيات، بمقولاتها ونظرياتها ومدارسها، منذ البداية الإغريقية، وبالتحديد منذ أفلاطون وأرسطو. وإذا كان الخطاب النيتشوي يمثل نقداً لاستنولوجيا المعنى والحقيقة، فإن الخطاب الهيدغرى يمثل تفكيكًا لمفهوم الوجود في الأنطولوجيا الكلاسيكية.

بقي الأقnon الثالث، يعني مفهوم الذات. ولا شك أن أبرز وأخطر تشكيل فلوفي كُرس ل النقد مقوله الذات تمثل في تقييمات فوكو وحفرياته. والحق أن الفلسفة تفتتح، مع فوكو، على مجالات جديدة تجعلنا نعيد النظر في مربع ياديو. لقد مارس هذا المفكر، يعني فوكو، التفلسف بطريقة مغايرة، منفتحاً على مختلف المجالات المعرفية والنشاطات الإنسانية، على المرض والانحراف والجنون، على السلطة وعلاقات القوة، على علوم الطبيعة وعلوم

الإنسان، على اللغة والأدب والفن، فضلاً عن الممارسات العشيقية على اختلافها. والأهم من ذلك أنه مع فوكو تصبح الممارسات الخطابية للبشر محوراً جديداً من محاور التفكير الفلسفية. قبله كان الخطاب تابعاً للتصور، أي مرآة للمعنى أو آلة للفكر. ولهذا لم يكن يُعترف له بأي دور أو فاعلية، بل كل الفاعلية تُعزى للفكر الذي لا يفكر من دون الخطاب، ولكنه لا يفك في ما هو الخطاب. بعد فوكو يتغير الموقف بالكلية، ويصبح بالإمكان الكلام على ممارسات خطابية ضمن الممارسات الفكرية أو ربما من ورائها. وبذا أصبح الخطاب موضوعاً من موضوعات البحث تتوجه حوله معارف تتعلق به لا بسواء، أي يصبح إجراءً من إجراءات الحقيقة بحسب لغة باديو. وتكلم آخر: أن يكون للخطاب كينونته المستقلة وحقيقةه الخاصة، معناه إعادة الاعتبار للعلامات والأسماء بوصفها بعدها من أبعاد الكينونة، معناه أن اللغة لم تعد تدرك بوصفها مجرد أداة للتواصل أو الإيصال، بل أصبحت تدرك في كينونتها الحقيقية بوصفها موطن الوجود، إذ بها يُسمى كل شيء باسمه الخاص ويكتسب هويته وأحديته.

ولا شك أن اشتغال فوكو، بالحفر والتقبيل، على كل محور من المحاور المذكورة يُعد تفكيكياً، بوجه ما وعلى مستوى ما، لهذه التركيبة أو لهذا الحيز المسمى «ذاتاً». إنه تفكيك قوامه الكشف عن الإكراهات التي تمارسها، على الذات السيدة العارفة أو عبرها، أنظمة وبني أو قواعد والأعيب أو تشكيلاً وآليات لغوية أو رمزية أو جنسية أو اجتماعية أو سلطوية... غير أنه لا غنى عن التركيب مقابل التفكيك. وإذا كان فوكو قد فكَ في معظم أعماله، كما أشير من قبل، فإن قراءة السلسلة الأخيرة من أعماله المخصصة للبحث في التجربة الجنسية، أي في أصول الإنسان كذلك راغبة، تكشف عن ملامح مشروع للأم الذات وإعادة بنائها؛ مشروع جمالي تنويري يمكن الفرد من ممارسة سيادته على نفسه وصنع ذاته على نحو مبدع خلاق، بحيث لا تطغى عليه قوى الخارج ممثلة بآليات السلطة وقوالب المعرفة، أو بشبكات الدعاية والأعيب الغواية.

والحديث عن بعد إيداعي يحملنا على إضافة محور جديد إلى المحاور التي دار الكلام عليها، هو أيضاً إجراء من إجراءات الحقيقة. وهذا المحور أدعوه، شخصياً، بالمحور «الغيببي»، وفيه يمكن أن تدرج الأسطورة والتبولة والأشكال الدينية اللاهوتية. ومُسُوغ ذلك، عندي، أن المحور الرابع، الذي يسميه باديو الإجراء الشعري أو الفني، لا يستغرق العلة الغائية أي ما نوجد من أجله. لأن ما نوجد من أجله هو ما نتخيله ونرجوه. والفعالية التخييلية تختلف سائر النشاطات والممارسات، لأن علاقة الإنسان بوجوده لا تتفك في الأصل عن

تخيل، ولهذا فإن اكتنافه للعالم لا يتم من دون خيالات وصور. بالطبع تختلف أشكال تخيل العالم<sup>(25)</sup>: فقد يُتخيل بوصفه واقعاً يصدر عنه الواقع أو يقع ما وراء الواقع كما في التصورات الدينية وبعض النظريات الفلسفية؛ وقد يُتخيل بخلل واقع فوق الواقع كما يتجلّى ذلك في العالم المعاصر، من خلال الصور التي تصط霓عنها وتشاهد وسائل الإعلام والإعلان على الشاشات الصغيرة والكبيرة؛ وبين هذين الحدين تتراوح أشكال مختلفة قد تعكس فيها الصور الواقع أو يتحول الواقع إلى صور.

قصاري القول إنه لا إيداع ولا خلق من دون تخيل. والخيال عالم شاسع نجتاز فيه المسافات الفاصلة بين المرئي واللامرئي، بين الطبيعي والاصطناعي، بين القبح والحسن، أو بين المأثور والجمالي. إنه غريب لا ينفك يحضر أو حضرة تحيل أبداً إلى غائب مجھول قد يكون حاضراً مستتراً أو ماضياً قد فات أو مستقبلاً هو آت. هكذا لا ينفك الإنسان عن التعلق بذاته تعلقاً غبياً رمزاً من أجل شيء لا يحضر بل يكون أبداً غائباً متضرطاً<sup>(26)</sup>.

(25) فيما يتعلق بامتداد العلاقة بين الواقع والخيال، يمكن مراجعة آراء جان بودريار كما يلخصها داريوس شافاون في كتاب «لغة المتن»، المصدر السابق، ص 125.

(26) يقابل هذا التحدى ما يسميه بالشوه «جواية الانتظار»، وهي ما تفترض منه الدات، بكيفيات مختلفة، المخلود أو الأبدية أو الموت أو الانتقام؛ راجيم المعرفة والسلطنة، المصدر نفسه، ص 113.

المنطق يحجب لا منطقيته

II - المنطق

من التعريفات التي يمكن أن يُعرف بها المطلق أنه: **الله تصحح النظر، أو قواعد تقوم العقل، أو شروط توسيع الفهم، أو نسق يتنظم الحقيقة، أو شكل يتخذ الحق، أو بنية تحدد المعنى**. فمن مارسه وأحكمه، وقف على البداوة الأصلية التي تجعل الفكر لازماً زوراً مرفقاً، وأمتلك التقة التي بها يُحكم الرأي، ويستنق القول، ويتسمك الخطاب.

غير أن للمنطق وجهاً آخر مفاده أن الإحكام والوضوح والمصورية واللزوم، وغيرها من الصفات التي ينبغي أن تؤخذ بالحسبان في القول المتصف بالصفة المنطقية، إنما تتم على حساب الحقيقة؛ ذلك أنها تم بقمع الأسئلة وإسكات الشكوك، وتحققت باختزال الواقع أو تعليقه وتؤول في النهاية إلى تحصيل الحاصل.

وي بيانه أن المنطق، بما هو انصراف عن المضمن، أي بما هو التفات إلى الشكل المضمن، واحتفال على الماهيات الصرفة، وتاريخ للزرومية البحثة، إنما يشكل نشاطاً نظرياً غاية في التجريد. وفي التجريد يُجرد الشيء من لحمه ودمه، إذ يُنزع عنه ما سمه الفلسفة لواحقة من الكل والكيف والأين والوضع.. أي كل الصفات التي تتشكل منها هوية الشيء وتمتحنه خصوصيته وفرادته. ولذا، فمآل المنطق المضمن أن يتنهي نسقاً فارغاً، وهيكلًا خاويأً، وقياساً لا يُنتج سوى مقدماته.

وذلك هي وجوه المفارقة: فالصفات المنطقية تتجلى وتظهر، بقدر ما تتحمّل صفات الشيء ورسومه. إذ المنطق يطلب ما يتطلبه الذهن من ماهورية ووحدة ونظم وتمايز وشفافية، على ما يبييه العيآن من اختلاف وكثرة وفوضى واختلاط وكثافة. فالمنطق متعال بالضرورة، ويقضى بالاختزال. في حين أن الشيء حال (بتشديد اللام) بالعلية، ولا يختزل. والمنطق يقتضي بالتزويجية البحثة، حيث يتطابق الشيء نفسه ويكون هو هو. في حين أن المعرفة بالشيء

هي مجرد إمكان يجترح، أو احتمال يرجح. والمنطق يقضي بتعريف الشيء تعرضاً واحداً، جامعاً مانعاً، بينما يشهد واقع العلم بأن الشيء يعرف تعريفات لا حصر لها. والمنطق يتطلب الوضوح الكلي، بينما المعرفة ممارسة لا تخلي من كثافة. والمنطق يقطع ويُثبت. أما الظواهر فتصل وتختلط وتتدخل. ومجمل القول، فالمنطق ينص على توافر المعنى، ومطابقة الحكم. أما الشيء فهو افتتاحه واشتباهه، وهو جملة علاقاته ونسبه.

والحق أن الدليل المتعج ليس وجوباً صرفاً أو إحكاماً تاماً. بل هو إمكان واعتبار وترجح. ذلك أن الإحكام لا يعني توافر التصور والوجود، أو الكلام والرؤيا، بقدر ما يعني تطابق الشيء نفسه، أو التئام الفكر ذاته، أو استغراق القول لقول آخر. من هنا يؤول الإحكام في الأحكام إلى اختزال الكائن اختزالاً قوامه استبعاد الفروق والشواذ، ونفي الاختلاط والالتباس، والميل عن الالتواءات والتعرجات، والتغاضي عن التغرات والفجوات.

نعم إن الوعي وعيٌ لشيء، وإن المعنى عنِّ لموضوع. لكن لا وعي ولا عنِّ إلا بتعليق للعالم بفضله العلم بالماهيات المتعالية والوقوف على معنى المعنى، أي المعنى من كل شيء. ولا شك في أن الفكر يسعى إلى درك العيني والمشهود، ويحاول استبعاد المختلف، وإيضاح الملتبس، وفضِّل المطوي، وتبيَّن المتعرج، وفحص الشاذ. فمن مهامه إزالة التنويمات التي تشيرها الأسئلة المقلقة، وملء الثغرات التي تحدها الشكوك المحيزة، وسد الخروم التي تسرب منها وساوس الفكر واحتمالات المعنى. لكنه نتوء لا يُزال وخرق لا يُرْقَع، ليأْكُن الإحكام والوثيق، أو الوجوب والوضوح. ذلك أن هناك دوماً، ما لا يُرْأَى في الرؤيا، وما يستبعد من الحكم، وما يحجب عند الكشف، وما يسكت عنه في القول. وكلما أُسْكِن القول المحكم اعتراضًا، فتح الذهن المفتتح باباً للشك. وكلما سد العقل بالدليل القاطع فجوة، تفتقن الفكر الشاقب عن فجوة جديدة. وإذا كان النص المحبوب حبكَ جيداً، هو نسيج، كما يوصف، بل كما يُسمى، فليس النسيج امتلاءً، بل يُحاك من فراغات وشقوق. وإذا كان الخطاب المتماسك يبدو كبيان مرصوص، أو ككلمة حصينة، فلا حصن لا يخترق، ولا عمارة إلا وتصدع أو ترمم. وهذا ما يفسر لنا كيف يخرج على الفيلسوف - المنطقي - ومنه فيلسوف آخر؛ وكيف تفسر فلسفته تفسيراتٍ مختلفة بل متعارضة.

فلا إنشاء محكماً غاية الإحكام. وإنما الكلام هو ترميم لما سبقه، والقول ترقيع لأقوال أخرى. ولهذا، فمصير كل توليف منطقي أن يكتشف عن لا منطقيته.

II - نسيان الوجود

قد يدرك الشيء بردءه إلى أسبابه وعلمه ما عدا الوجود؛ فإنه لا يصح البحث عن سبب يتسبب عنه. فلو كان له سبب، على هذا الوجه، لكان متقدماً عليه. إذ السبب متقدّم في الوجود. ولا متقدّم، في الوجود، قبل الوجود. وما لا سبب له، لا برهان عليه. لأن البرهان على شيء من الأشياء هو شكل العلم بالسبب الأقصى لوجوده. وعليه فالوجود لا يقبل التحليل ولا ينحصر للبرهنة. فما تعلمه القول بأن الشيء هو علة ذاته. وما يكون كذلك، ليس في الذهن سوى مفهوم فارغ، ومجرد دور منطقية.

وكما أن تعليل الوجود يطرح إشكالاً، حتى لا نقول يتّبع محالاً؛ كذلك حده أو التعرّيف به، لا يخلو من إشكال يُشكّل. ذلك أن الحد هو قول دالٍ على الماهية. لكن ماهية الشيء تتقدّم من دون وجوده. إذ الوجود أمر خارج عنها، عارض لها، طاريء عليها. فهي تلزم عنه ولا تستلزمه، كما بينَ ابن سينا<sup>(١)</sup>. وهذا هو مأزق العلم بالوجود، أكان بالحد أم بالبرهان. إنه ينزوّل إلى تحصيل المهاصل، أو إلى إسقاط الوجود من الحبسان.

من هنا لا يخلو برهان/ ديكارت / على الوجود من دور يدور. والمقصود به برهانه المشهور، المسمى : كوجيتو، وتعريفه: أنا أفكّر، إذن أنا موجود. ففي هذا البرهان يستدل رأس الفلسفة المحدثين على الوجود، بالفكرة التي هو موجود. وبذلًا يحاول إثبات وجود ما يوجد أصلًا.

والحق أن مثل هذا الاستدلال لا يُؤلف برهاناً، إذا قُضي بالبرهان معناه الأخضر، أي كونه استدلالاً بالعلة على المعلوم، كالاستدلال، مثلاً، بالحرارة على تمدد المعدن. إنه يشكل، بالأحرى، دليلاً يُؤتَد منه بالمعلوم الذي هو الفكر، على العلة التي هي الوجود. واستنباط العلة من المعلوم يتبع تصديقاً بالحكم في الذهن. ولكنه لا يُعلمنا عن الشيء كما هو عليه في نفسه، ولم يكون كذلك. إنه يربّت نتيجةً، ولا يُثبت وجوداً. إذ هو سبب في العقل، لا في الواقع.

غير أن نقد الدليل الديكارتي، من وجهة منطقية، لن يحملنا على القول بأنه باطل، أو

(١) الإشارات والتشبيهات (مع شرح الطوسي لها): تحقيق د. سليمان ديا، دار المعارف بمصر. فليراجع، المنطق، النهج الأول، الفصل العاشر؛ وأيضاً الإلهيات، النمط الرابع، الفصلين السادس والرابع والعشرين.

غير ذي جدوى، فما دمنا نتكلّم على لامنطقية المنطق، حرّى بنا أن نقيّم الدليل المذكور تقسّيمًا آخر، فنقوم بشرحه وتأويله بدلاً من نفيه. فإنّ قيمته الفكرية الأنطولوجية ليست في مراعاته شرائط المنطق، بل في كونه شرحاً للوجود بأحد تعيناته الذي هو الفكر، أو يكونه إمكاناً للعلم يمثله حقل الذات المعرفة. وهو حقل ربما يكون الشيخ الرئيس أول من وَظَفَهُ، وحرث فيه.

وهكذا ييدو الوجود ممتنعاً على البرهنة بمعايير المنطق الصرف. إذ الوجود هو ما يوجد، ولا يحتاج إلى دليل. فكلّ حدّ له يفترض تملّه. وكلّ حكم به هو حكم أولي. فتصوره واجب، إذن، وجوبه هو بالذات. ولعلّ هذا الإشكال أن يكون المسوّغ الذي سوّغ القول ببداهة الوجود، واعتباره أظهر وأجلٍ من أن يُعرَف، كما ذهب إلى ذلك الفيلسوف الشيرازي / ومن سار على نهجه<sup>(2)</sup>.

ولا يعني ذلك أن حد الوجود ممتنع، في المطلق. لأنّ ما لا حد له، في العقل، عماء. كما أن الحد التام، أي الماهية الصرفة، خواء. فلا مندوحة، إذن، عن الحد. والحد يتراوح بين الانتفاع والوجوب. إنه حد ما لا يحد بإعطائه شكلاً ما؛ أي بإدراجه في أنماط الرؤية، وأنساق الخطاب، وأنظمة المعرفة؛ أو باندرجّه في أبنية المكان، وتشكّيلات الزمان، وعلاقات القوة.

فليس المطلوب جعل الوجود نقيس أي تعين أو تحديد. لأنّ ما يتعمّن يقع على تخوم العماء. وليس المطلوب، في المقابل، استبعاد الوجود من الذهن. لأنّ المفهوم الممحض يقع على تخوم الخفاء. وإنما المطلوب، دوماً ملء مسافة ما، بين الماهية والوجود، أو بين المفهوم والحدس، أو بين الكلام والرؤيا، أو بين التصور والرغبة؛ أي بين ما فُكِّر فيه وما لم يُفُكِّر فيه.

إن الرؤيا والمفهوم والماهية، كل ذلك لا يتمّ ولا يبني ولا يتحقّق إلا باستبعاد الشيء استبعاداً ما. إنه نسيان للوجود في مورد العلم به، بحسب مقوله/هيدغر/ المشهورة. ولعل هذهحقيقة من حقائق الوجود: فنحن نتّأى عنه فيما نظنّ أننا ندركه. ونضعه بين قوسين، فيما نقوم بتتصوره. ونسأه، فيما نحاول استحضاره. من هنا احتجّ، أبداً، إلى تذكر الوجود واستعادته، إلى معاودة ثاملة والتفكير فيه.

(2) فليراجع حاصّة، تعليقية رشيقة على شرح منظومة السبرواري لمؤلفها: مهدي الأشتباني. انتشارات دنشكاه تهران، طهران 1940. الجزء الثاني، القول في بدانة الوجود، ص 62. هذا وقد ورد عنوان هذا الكتاب بالفارسية: تعليقية بر شرح منظومة حكمت سبرواري؛ مع أنه موضوعاً أساساً باللغة العربية.

والتفكيك في الوجود لا يقوم على تفسيره تفسيراً سبيلاً، بالبحث عن علل ومبرراته، أو باستبطاط لوازمه ولوائحه، أو بترتيب أجناسه وفضوله، بل يقوم على تأويله<sup>(3)</sup> تأويلاً يُؤول إلى إيضاح معناه، وتحليل بناء، وتبيان أنماطه وأشكال ظهوره.

فليس شيء يُرى أو يكتنف من أمر الوجود، أن يكون علة له أو معلولاً. ليس المفارق والمتعالي والمثالي عللاً للوجود، كما أنه ليست المواد والمحسوسات والمحاجيات معلولات له. وإنما الأخرى القول بأن كل ما يتحقق في الأعيان، أو ينجز في الأذهان، هي أشكال للوجود وتجلياته، أو أنماط ومقولات. كل تطور حقيقي ظهر له. وكل ممارسة مبدعة نمط من أنماطه. وكل معرفة جديدة مقوله من مقولاته.

وإذا كان الأمر كذلك، وكانت كل ممارسة للوجود هي مجرد نمط من أنماطه، لا يخلو من استبعاده، فإنه لا يجدر أن يستبعد نمطاً آخر. فالوجود يستغرق الكل. ولا نمط آخر من غيره في أن يكون.

وعندما يعود لكل واحد الحق، في أن يتبع نمط وجوده، وأن يمارس كيونته، كما يريد لها أن تكون. فشرط الحق اقتناع صاحبه أنه أقل حقيقة مما ينبغي.

### III - الواجب أو لعنة الممكناً.

لا شك في أن العقل مسوق، بطبيعته، إلى البحث عن سبب ما يوجد، وإلى معرفة لم يكون الشيء في نفسه على ما هو عليه. ولكن العقل، إذ يرزع تحت المسؤول عن العلة القصوى، ولا ينفك يطلب سبيلاً وراء سبب، فليس في إمكانه، مع ذلك وربما بسبب ذلك، أن ينساق إلى ما لا ينتهي من تسلسل الأسباب والمسبيات. بل هو مضطري بحكم بنائه، إلى الوقوف عند سبب أول يبدأ به، بل ينتهي إليه، ويكون له شرطاً قبلياً يسبق أحکامه و يجعلها ممكناً.

والمنبدأ الأول الذي ينتهي إليه العقل السببي في طلب العلل، إنما هو موجود يوجد من ذاته وبذاته. ويجب في ذاته ولذاته، قد سماه الفارابي وابن سينا «واجب الوجود»<sup>(4)</sup>. ومفهوم

(3) هذا هو المنهج الذي اقترحه هيدغر واستعمله في محث الوجود. راجع «الوجود والزمان»، الترجمة الفرنسية التي قام بها رودلف بوهم والفنون فالهتز، دار عاليمار، باريس 1964، ص 55؛ مع أيضاح المترجّّمين ص 284

(4) الإشارات والتنبيهات، النمط الرابع، الفصل التاسع

الواجب يشكل، في الحقيقة، حقل الإمكان الذي يبرهن فيه العقل السبيبي على ما يمكنه البرهنة عليه. فإن هذا العقل يستدل على وجود الكائن الواجب بذاته، بتأمله في معنى الوجود. لكن مثل هذا البرهان على وجود موجود، واجب وجوباً مطلقاً، إنما يقوم على الخلط بين التصور والوجود، بين ما يجب في الذهن ويتبعين في الخارج، بين ضرورات العقل وإمكان الشيء. إنه مجرد إمكان منطقى، يشقق وجود الشيء من تحليل مفهومه، بالمعنى الكاشفى لكلمة تحليل<sup>(5)</sup>. ولهذا، فهو لا يتبع قيام حكم يؤلف بين وجوب الوجود وواقع كائن واجب بذاته، بقدر ما يتبع قيام حكم تحليلي يستنبط مما أو ما يوجد أصلًا. وهو حكم لا يفيينا علماً بإمكان الشيء الواقعي. وهذا ما يظهره تحليل مفهوم واجب الوجود بالذات.

فواجب الوجود، على ما يلزم عن تعريفه، لا تمايز فيه بوجه من الوجوه، بين ماهيته وجوده. بل وجوده قوام ماهيته، و Mahmithه عين وجوده. وهو لا يدخل إلا في مفهوم ذاته، ولا يتعلق إلا بها. وذاته لا تقوم إلا بوجوده، ولا تقتضي وجوداً سواه. ولأنه كذلك، فلا يمكنه أن يكون معلولاً أو علة لشيء سواه. والأولى أن لا يكون علة للوجود، في الإطلاق، مادام لا شيء في الوجود يتقدم قبل الوجود، بحسب مقوله ابن سينا<sup>(6)</sup>. إنه شيء يدل بذاته على ذاته، من غير توسط. فلا إمكان، إذن، لقول هويته سوى القول إنه هوهو.

هذا هو مآل تعريف الواجب بذاته. وهذا ما يقود إليه منطق البحث عن علل الوجود. إنه التطابق مع الذات والدوران عليها، أي فراغ المفهوم، إلا إذا حاولنا أن نتأول معنى الواجب على نحوه وول إلى القول بأن واجب الوجود هو ما يوجد؛ ولنقل بالأحرى إنه وجود ما يوجد، وكينونة كل كائن. وإذا كان ثمة شيء كائن، ماهيته عين وجوده، فإن هذا الكائن ليس سوى قدرته على الوجود وافتتاحه. هو ما يتكون ويفسد، وما يفيسن وينقص، وما يشرق ويغيب، وما يخرج ويدخل، وما ينجز ويستقر، وما ينفرج ويتحجب، وما يتشر ويتغلص. وهو ما يكون ويسير، وما يمكن ويفحث، وما يجوز ويتحقق، وما يعرض ويفتق، وما يعقل ويقال، وما يجتاز ويتخل. فلا خروج من الدائرة المقلقة التي يحبسنا فيها مفهوم الواجب بذاته، أو تقيدنا بها سلسلة الأسباب والمسبيات، إلا بتوسيع الحد وفتحه، لجعله يشمل كل حقيقة ومفهوم. بما في ذلك المحتمل والمتحول، والمختلف والضد، واللامتوقع واللامعقول، وحتى الممتعن.

(5) راجع نقد العقل المحسن، ترجمة د. موسى وهبة، مركز الإنماء القومي، بيروت، في امتناع الدليل الانطولوجي على وجود الله، ص 300-297.

(6) الإشارات والتبيهات، المسط الرابع، الفصل السابع عشر

إن واجب الوجود، على ما نتأله هنا، يقضي بخريطة نظام الفكر، وإعادة رسم خارطة مفهومات الواجب والممكן والممتنع، على نحوٍ يُؤول إلى توسيع معنى الضرورة وفتح حدود الواجب، من جهة الممكן بغية سبره، ومن وجهة الممتنع بغية اختراق أسواره.

من جهة الممكן. لأن المحتعمل والاتفاقي والاعتباطي (والعشوازي)؟، إنما هي أشكال للضرورة، ولما يتضيق عنده الواجب من ممكنتان. فواجب الوجود ليس، في حقيقته، علة للأشياء، بقدر ما الأشياء هي تجلياته وأشكال ظهوره وعرضه. وإذا صرَّ أن الحق الواجب يظهر في كل شيء بمقدار قابليته، كما يرى أهل العرفان<sup>(7)</sup>، أي بحسب قوة الشيء على أن يظهر، وبحسب إمكانه لأن يكون، فالواجب لن يكون في المحصلة، إلا مجموع القابليات وجملة الإمكانات. إنه لعبة الممكنتان، واتفاق الحادثات، وتحكم الإرادات.

ومن جهة الممتنع. لأنه لا حد للواجب بدون حد الممتنع. إذ وجوب ما يجب هو الذي يقضي بامتناع ما يمتنع. فالحد يجب ويمنع في آن. ولذا، حين تفتح حدود الواجب ويسع معناه، تتراجع بالضرورة حدود الممتنع. ويصير ما لا يتوافق ولا يوصف، ممكناً تزقنه ووصفه.

#### IV - لا معرفة أولى

ما دام الوجود يؤول ولا يعلل، أي ما دام لا علم بالعلة الأولى، أو ما دام العلم بالعلل يقوم على نسيان الوجود، فإنه لا معرفة أولى؛ بل كل معرفة هي معرفة ثانية، أي تذكر؛ وكل فهم هو إعادة للفهم، أي فهم للفهم؛ وكل تفكير هو تجديد للفكر، أي تفكير. والمفكِّر الجديِّر، هو الذي يحملنا على إعادة التفكير في الأشياء، ومعرفتها من جديد. إنه ينقذنا، بفهمه، من الفهم الساذج للأشياء، وللفهم معاً. ولذا، فنحن، إذ نقرؤه، إنما نعيد فهم ما كنا نعرفه، أو نظن أننا نعرفه؛ ونفهم، من ثم، معرفتنا فهماً جديداً، مغايراً.

وهذه هي حال من يقرأ، للمثال، فيلسوف التأويل/ هاينز غادامي<sup>(8)</sup>. هذا المفكِّر، إذ قرأ القول الشهير لأفلاطون: «المعرفة تذكر». لم يفهم منه معناه الحرفي الساذج الذي استقر في الأذهان طويلاً، ويفاده أن النفس إنما تعرف بتذكرها ما كانت تعرفه في حياة لها سابقة؛

(7) راجع تعليقه على شرح منظومة السبزواري». ص. 9.

(8) راجع مقالته مُعنونة في مجلة «العرب والفكر العالمي»، العدد الثالث، «فن الخطابة وتأويل النص»، ترجمة نخلة فريفر ومراجعة مطاع صندي.

إنما أعاد فهم هذا القول مبيناً لنا أن مآلـه هو القول: «إن المعرفة الأولى مستحيلة». هكذا، فإنه إذا كانت المعرفة حقاً تذكر، فكل معرفة هي معرفة ثانية؛ ويتعدـر، من ثم، بلوغ المعرفة الأولى.

من هنا صعوبة تحديد الأوليات ومعرفة البديهيات. والحال، كيف يتأتي لنا أن نعرف ما به تتم المعرفة؟ وكيف يكون للأحدنا أن يجزم أن معرفته ممكنة، أو ضرورية، مادام هو لا يقول مثل هذا القول، إلا لأن ثمة معرفة قبلية، أو ضرورية، تجعل قوله ممكـناً، أو ضروريـاً؟ ويقول أوضحـ: كيف تتحصل لنا معرفة ممكـنة بما هو شـرط إمكان المعرفة؟ وكيف تنتـقـن من معرفة واجـة بالضروريات التي توجـب كل معرفـة؟

هـذا هو صـمـيم المشـكلـةـ: إنه العـجزـ عن حدـ الحـدـ، والـعـلـمـ بالـعـلـمـ، والـتـيقـنـ ماـ هو ضـرـوريـ. فـماـ منـ أحدـ، عـلـىـ ماـ يـيدـوـ، يـقـادـ عـلـىـ مـعـرـفـةـ أـولـيـاتـ الـمـعـرـفـةـ حـقـ المـعـرـفـةـ. ولـلـمـاـ نـوـدـ إـيـضـاحـهـ، هـنـاـ، أـنـ يـوـضـعـ لـنـاـ قـوـلـاـ لـهـيـدـغـرـ<sup>(9)</sup> يـقـولـ فـيـهـ: إـنـهـ لـغـاشـاشـ»ـ مـنـ يـدـعـيـ بـأـنـهـ يـعـرـفـ مـبـادـيـءـ الـفـكـرـ، الـتـيـ هـيـ أـولـيـاتـ وـبـدـيـهـيـاتـ، مـعـرـفـةـ وـاضـحـةـ تـامـةـ. فـالـأـولـيـاتـ تـتـعـدـرـ مـعـرـفـةـ مـصـدرـهـاـ وـمـاهـيـهـاـ، أـيـ أـصـلـهـاـ وـفـصـلـهـاـ. وـتـيـدـوـ لـنـاـ غـامـضـةـ بـنـسـبـةـ مـاـ هـيـ جـلـيـةـ وـاضـحـةـ، وـعـلـىـ قـدـرـ مـاـ نـسـلـمـ بـضـرـورـتـهـاـ وـأـسـبـقـيـهـاـ.

وـإـذـاـ كـانـ مـنـ خـصـائـصـ الـفـكـرـ أـنـ يـفـكـرـ فـيـ ذـاـتـهـ وـيـتأـمـلـ ذـاـتـهـ، فـإـنـ مـآلـ الـفـكـرـ أـنـ يـكـشـفـ أـنـ الـأـولـيـاتـ وـالـضـرـورـيـاتـ لـيـسـ بـدـاهـاتـ فـطـرـ الـعـقـلـ عـلـيـهـاـ، بلـ مـسـلـمـاتـ يـؤـسـسـ عـلـيـهـاـ، أـوـ مـقـدـمـاتـ يـبـرـهـنـ بـهـاـ، أـوـ قـوـاعـدـ يـسـتـعـمـلـهـاـ، أـوـ قـبـلـيـاتـ يـؤـلـفـ بـوـاسـطـتـهـاـ. إـنـهـ بـيـنـ أـنـ الـبـدـيـهـيـاتـ لـيـسـ كـذـلـكـ، وـأـنـ قـبـلـيـاتـ الـمـعـرـفـةـ هـيـ قـبـلـيـاتـ مـعـرـفـةـ، أـيـ مـعـارـفـ ثـانـيـةـ وـبـعـدـيـةـ، مـؤـسـسـيـةـ وـتـارـيـخـيـةـ.

صـحـيـحـ أـنـ الـعـقـلـ مـضـطـرـ، بـحـكـمـ بـنـيـتـهـ نـفـسـهـ، إـلـىـ الـاـنـتـهـاءـ إـلـىـ مـبـادـيـءـ أـولـيـةـ يـدـأـ بـهـاـ، أـوـ إـلـىـ الـوقـوفـ عـلـىـ أـسـسـ يـبـنـيـتـهـاـ؛ لـكـنـ مـصـيـرـ الـفـكـرـ أـنـ يـكـشـفـ، مـعـ كـلـ مـحاـوـلـةـ، أـنـ الـأـولـيـاتـ لـيـسـ أـولـيـةـ، وـأـنـ الـأـسـسـ مـؤـسـسـةـ بـدـورـهـاـ، وـأـنـهـ تـحـتـاجـ إـلـىـ السـؤـالـ وـالـفـحـصـ. هـذـاـ هـوـ قـدـرـ الـفـكـرـ، إـنـهـ يـشـتـغلـ، أـيـ يـوـضـعـ وـبـيـنـ، بـمـاـ يـنـدـعـ بـعـدـ الـوـضـوحـ وـالـبـيـانـ، أـوـ بـمـاـ لـيـسـ وـاضـحـ بـيـنـاـ بـذـاـتـهـ، أـوـ بـمـاـ يـحـتـاجـ، أـبـداـ، إـلـىـ إـيـضـاحـ وـتـبـيـانـ، وـلـنـقـلـ، الـأـخـرـيـ، بـمـاـ يـحـتـاجـ إـلـىـ تـفـسـيرـ وـتـأـوـيلـ.

(9) رابع مقالة حول «مبادئـ الـفـكـرـ» مـعـرـفـةـ فيـ مجلـةـ «ـمـواقـفـ»ـ العـدـدـ 55ـ، تـرـجـمـةـ وـائلـ مـحـجـوبـ.

إن الفكر يتأمل ذاته فيما هو ينظر في موضوعاته؛ أي أنه يفكر في ومبادئه وبها في الآخر نفسه. ومبادئه الفكير، وإن كانت تستعصي على الوضوح والتميز، بسبب من ذلك، أي لا تفكير فيها إلا بها، فهي لا تخرج، بالكلية، عن ذلك الفكر إذ لا معرفة أولى.

ولهذا، فالمعنى الذي يضطلع بها الفكر هي التنبؤ بما يؤسس الأسس، والبحث عن القبيليات التي تسبق القبيل؛ والحرف في طبقات الأقوال عن بداياتها التي لم تقل، والضرر في ظلمات الأشياء عما غاب منها وانتسى. والمفكرة كلما ضرب في ظلمة كشف وأضاء؛ وكلما حفر في طبقة ارتقى درجة في معارج المعرفة؛ وكلما بحث عن مسبقه حقق سبقاً وفتح إمكاناً لم يكن ممكناً؛ وكلما نقب عن أصل أعاد التأسيس واستأنف الوضع.

## ٧- الكلام والصمت

وما يُضفي على المعرفة يصبح، على الكلام، أيضاً. فكما أنه ليس يوسع العالم أن يعلم بالعلة القُصْوى، ولا بالعارف أن يعرف المعرفة الأولى، كذلك ليس يوسع المتكلّم أن يبلغ الكلام الأول، أو أن يتكلّم بالكلام الأول. فلا شيء يسبق الكلام عند الكائن المتكلّم، ما دام المتكلّم لا ينفك عن كلامه؛ ويكلّم آخر، لا شيء يخرج عن دائرة الكلام، أو يتقدّم قبليه، ولو كان مجرد رغبة أو تصوّر؛ فالرغبة في الكلام هي كلامٌ مرغوب فيه، وتصوّر الكلام هو كلامٌ يتصوّر ويفهم. حتى الصمت لا يتقدّم على الكلام؛ هذا إذا سلمنا بوجود صمت من دون كلام؛ إذ الصمت ليس انعدام الكلام، بقدر ما هو شرط إمكان الكلام، أي الكلام الذي لم يُتكلّم عليه بعد.

من هنا صعوبة الكلام على الكلام كما لاحظ ذلك /أبو حيان التوحيدى/. فالكلام على الكلام يشبه دوران الشيء على نفسه. وفي الدوران على الذات تهرب الذات ولا تدرك؛ زد أن الدوران لا يُفيد علمًا، بل هو من قبيل الدور، أي تحصيل الحاصل. ومن هنا أيضًا يبدو الكلام على الكلام أصعب من الكلام على الصمت نفسه، كما لاحظ هيدنغر. فالكلام على الصمت هو كلام على الموضوع الذي يجعل الكلام ممكناً؛ إذ التكلّم على الشيء، أو معرفته، إنما يتطلّب قدرًا من الموضوعية، أي الانفصال عنه انفصالاً ما، يتيح، في الوقت نفسه، الارتباط به ارتباطاً ما. ولكن، كيف لمتكلّم الكلام أن يسلّخ عن كلامه؟ إن الكلام على الكلام متعدد؛ لأنّه لا كلام على الكلام إلا بالكلام، أي بكلام قبل الكلام، تماماً كما أنه لا معرفة بالمعرفة إلا بمعرفة قبلها.

ولعلنا نلمس هنا إشكال الحديث على الكلام، بالتكلّم عليه، أو معرفته، أو اكتناه ماهيته، أو محاولة تأسيسه. فالكلام على الكلام يُفضي بنا، دوماً، إلى كلام قبل الكلام يستعصي على التكلّم. أمّا المعرفة بالكلام فإنّها تجعله موضوعاً، أو تحيله شيئاً؛ إذ لا معرفة إلا بموضوع، ولا وعي إلا بشيء؛ لكنّ تشريع الموجود هو انتقاص من وجوده. وأما اكتناه الكلام، بحده وقول ماهيته، فمآل اختزال الكلام إلى مجرد تصور. وأما محاولة تأسيسه، فإنّها تنزلنّ بنا، دوماً، إلى شيء يقع وراء الكلام ويؤسّسه، ولكنه ليس الكلام عينه.

فلا يبقى، إذن، من إمكان للكلام إلا القول: ليس الكلام سوى ما نتكلّمه<sup>(10)</sup>؛ تماماً كما أنّ الوجود ليس سوى ما يوجد. فتحنّ إنما نسكن كلامنا، كما ننتهي إلى كيّونتنا؛ ولأجل هذا، فتحنّ لا تنفك عن الكلام. فعلينا أن ننصل إلى الكلام الذي نتكلّمه، كما نصغي إلى نداء للكيّونة التي نكونُها. ومنْ غير الذين يدعونَ الكلام، على غير مثال سبق، وأخصّهم الشّعراء، يصبح أن توجه إليهم للإنصات إلى الكلام، والاقتراب من حقيقته، وفض بعض أسراره. فالشّعراء إنما يُقيّمون في الكلام فيه وله.

وفي الشّعر، كما في الفلسفة، تستنطق الأشياء من جديد، ويعاد خلق العالم بالأسماء والكلمات، أو بالفكرة والمفهوم. فالشّاعر والفلسوف، كلاهما يسعى إلى الاستنطاق، وإلى إعادة الخلق والإنتاج، كل على طريقته: الأول يُجدد نحو الكلام وأسلوبه. والثاني بنية الفهم وطريقته.

وكما أنّ الفيلسوف يُنقذنا من الفهم الساذج، ويحررنا من اللغو والهدر، كذلك الشّاعر يُنقذنا من الكلام المعتمد، ويحررنا من الرتابة والركاكة؛ وكما أنّ الفيلسوف يحملنا، بفهمه، على إعادة النظر في محمولاته، إنّ توسيع الفهم، أو بتعويقه، أو بِقَلْبه، كذلك الشّاعر يجعلنا، بكلّمه، نتكلّم الكلام على نحو جديد، إنّ توسيع معانٍ الكلمات، أو باجتياز دلالاتها، أو بتنظيمها نظماً مبتكرةً؛ وكما أنّ المفکر الكبير يحضّنا على أن نفكّر فيما نفكّر فيه، بما لم نفكّر فيه من قبل، كذلك الشّاعر الكبير، يدعونا إلى أن نتكلّم على ما نتكلّم عليه، بما لم نتكلّم به من قبل.

كلاهما يحملنا على إعادة التعريف بالأشياء، ويتحدث عنها وكأنّها تُستدعي للمرة

(10) راجع في هذا الصدد هيدرغر في كتابه «التجوّل نحو الكلام»، الترجمة الفرنسية، غاليمار وأيضاً مقتطفات معرية من هذا الكتاب، ترجمتها بسام حجار ونشرت في جريدة «النهار»، 16/12/1988.

الأولى. وإذا كنا لا نبلغ، بغيرتنا، المعرفة الأولى؛ ولا نصل، بكلامنا، إلى الكلام الأول، فإننا ندرك مع المفكر، إذ نقرأ أفكاره، كأننا نعرف الموجودات للمرة الأولى، كما نشعر مع الشاعر، إذ ننصل إلى كلامه، كأننا نتكلّم على الأشياء للوهلة الأولى. هكذا، فالفيلسوف والشاعر، كلاهما ينطق بما لم ينطق به بعد، كلاهما يتحدث عما لم يتتحدث عنه، ويجعل الحديث ممكناً. الأول يقول ما يسكنه القول ولا يقوله؛ والثاني يتكلّم على ما يصمت عنه الكلام، ويشكل مصدره. إن الشاعر يتكلّم من أقصاصي الصمت، إذا شئنا أن نتكلّم على الكلام بكلام الشعراء.

## VI - حد المد متذر:

إذا كان الفكر الحق يجعلنا نعيّد النظر فيما كنا نعرفه، فإنه يحملنا، في الوقت نفسه، على أن نعرف معرفتنا بما لم نكن نعرفه. فإذا عاد النظر تشمل، إذن، الموضوع والذات، المعروض والعارف. وعليه يتعمّن أول ما يتعمّن إعادة النظر في معنى العريف ذاته، أي إعادة التعريف بالتعريف الذي هو أداة رئيسية من أدوات المعرفة، بل أداتها الأولى.

والتعريف، على ما عرفه المناطقة، هو قول شارح يشرح به المعنى المتصرّل لشيء من الأشياء: وهو إما أن يكون حداً، أو رسمًا، وكلاهما آلة يكتسب بها تصور الشيء المعرف<sup>(1)</sup>.

أما الحد فيتألف من الذاتيات؛ وهي أمور تدخل في مفهوم الذات، وتدل على شيء هي ماهيتها. وأما الرسم فيتألف من العرضيات؛ وهي أمور خارجة عن مفهوم الذات، وتدل على شيء هي آثاره وعوارضه. فالحد يحد إذن بالذاتي، وعليه يتعمّن حد الذاتي نفسه.

وفي تعريف الذاتي يقرّ أهل المنطق بالصعوبة والعسر، على ما يصرح/الطوسي/<sup>(12)</sup> الشارح الأكبر/ابن سينا/. فلقد اضطرب المناطقة هنا وحاروا في

(11) كل علم، في نظر المناطقة، هو إما تصور وإما تصديق. والتصور يكتسب بالتعريف، في حين يكتسب الصدق بالقياس. فالتعريف والقياس هما، إذن، الآليان اللذان بهما تكتسب المعرفة. والتعريف إما أن يكون حداً أو رسمًا. في حين أن القياس هو أنواع، وأوجه البرهان الذي هو قياس يقيني. راجع صدد الحد والرسم، والمقدّم اللازم، والذاتي والعرضي، والعرض الذاتي، وسواءاً من المفاهيم التي ترد في هذا الفصل والذي يليه، «الإشارات والتشبيهات»، وبخاصة شروح نصير الدين الطوسي على نص ابن سينا، المصدر السابق، النهج الأول، وكذلك الثاني.

(12) المصدر نفسه، ص 152

الأمر، وتعد عليهم حصر خواص الذاتي، ولهذا فقد ترددوا بين تعريف وتعريف. وإذا كان من المُتعارف عليه أن المفردة الواحدة قد تستعمل، بمعانٍ مختلفة، في العلوم المختلفة، فإن المناطقة قد عَرَّفوا الذاتي، غير تعريف، في العلم الواحد الذي علمهم بالطبع، نفي علم المنطق.

وينقسم تعريف الذاتي عندهم، إجمالاً، إلى قسمين اثنين: الأول، هو خاص، ويعنون به المقوّم. والمقوّم هو ما لا ينفك عنه الشيء، أي ما لا يمكن تصور الشيء، بأي حال، وعلى أي وجه، من دون تمثيله في الذهن وإخباره في البال؛ فهو علة الماهية وما به تتحقق؛ ومثاله الشكلية للمثلث، أو اللون للسواد، أو الإنسانية لزيد من الناس. على أن ذلك لم يمنعهم من الاختلاف في تصور الذاتي من حيث نسبته إلى الذات؛ فمنهم من قال إنه ذات نفسها، كإنسانية لزيد؛ ومنهم من قال إنه جزء الذات كالحيوان للإنسان، وليس الذات، إذ لا يصح أن يُنسب الشيء إلى نفسه، أو يحد بها.

وأما التعريف الثاني للذاتي، وهو أعم من الأول، فيشتمل على المقوّم نفسه، وعلى أمر آخر يُسمى العرض الذاتي. وقد عَرَّف الذاتي المقوّم، من هذه الجهة، بكل منه ما يؤخذ بحد الموضوع، كأخذ الحيوان في حد الإنسان، أو الشكل في حد المثلث. وأما الذاتي العرضي فقد عَرَّف بوصفه ما يؤخذ الموضوع في حده، كأخذ العدد، الذي هو موضوع علم الحساب، في حد الزوج. والعرض الذاتي قد يلحق الموضوع لذاته وماهيته، كلحوق التعبّد للإنسان أو الزوجية للاثنين. والعرض الذاتي قد يلحق الموضوع لذاته وماهيته، بل يلحق عرضه الذاتي الأولى، كالضحك للإنسان، أو كون الثلاثة عدداً أولياً، أو كون زوايا المثلث تساوي قائمتين؛ وهو الذي يخص باسم العرض الذاتي؛ وهو من لوازن الماهية ولوائحها، أي معلوم لها؛ في حين أن الذاتي المقوّم علة لها. وقد تبلّل المناطقة، هنا أيضاً، إذ اختلفوا في حد العرض الذاتي. فالذين أجازوا تعريفه على الوجه المذكور، أي كونه ما يؤخذ الموضوع في حده، رأوا أنه لا يمكن تصور العرض الذاتي منفرداً عن موضوعه، أي معروضه؛ كما لا يمكن، مثلاً، تصور المساواة من دون الكمية. وأما الذين نازعوا في ذلك، فقد رأوا أن ذات الموضوع ليست جزءاً من ذات العرض الذاتي، إذ العرض الذاتي مغاير لمعروضه في حقيقته؛ فلا يصح، إذن، أن يؤخذ المعروض في حده، كما لا تؤخذ، مثلاً، الحركة في تعريف الاستقامة، أو الاستدارة. والأعراض الذاتية، وحدها، تشكل مطالب العلوم، أو مطلوبات البرهان؛ أما الذاتيات المقوّمة، فلا تطلب، لأنها يستحيل تصور الموضوع الذي يحمل عليه المحمول، من دون تصور مقوّماته؛ وعليه كل محمل ينبغي أن يكون خارجاً عن الموضوع، لا من ذاتياته المقوّمة.

وأيًّا يكن الأمر، لم يستطع المناطقة حد الذاتي حداً جاماً مانعاً؛ وإنما عرّفوه بالرسم الجامع، لاختلاف ماهياته، ولا شتماله على العرضي، فيكون أهل الحد، بذلك، قد عجزوا عن حد الحد. ولا يعود العجز، بل التخطّب، لمجرد جهل بحقيقة الحد يمكن تبديله بترجميغ أحد طرقِ القصاص، والحكم به حكماً مطابقاً، بل لأنَّه من المتعذر، أصلًا، تصوّر الذاتي الذي به قوام الحد. والحال، فإنَّ تعريف الشيء ليس ممكناً من دون تغيير بين وجوده وماهيته، أو بين العلة والمعلول، أو بين الموضوع والمحمول؛ لكن الذاتي لا يحتاج في انصافه، بما هو ذاتي له، إلى شيء آخر غير ذاته، إذ هو علة ذاته، ولا تمييزٌ يقتضي بها، إذ هو المقصود. ولذا، فلا يتساوى مع ذاته، فهو بسيط، وبسيط لا يترکب من حقائق يتقنها، إذ هو المقصود. ولذا، فلا حد له، كما يقر المناطقة؛ وعليه يستحيل حد الذاتي. وما اللجوء إلى التقسيم، في تعريف الشيء، إلا لازمٌ من لوازم تلك الاستحالة، يدل عليها. وبالفعل، فإنه لا دلالة للقسمة المنشطة، بما هي تعريف للشيء باعتباراته المختلفة، سوى أنها تدل، بذاتها، على أن تعريف الذاتي، الذي هو قوام الحد، أمرٌ متعذر.

هذا هو المأزق الذي يقودنا إليه حد الذاتي. فهو لا يحد لأن كل حد يفترضه، وهو لا يطلب، بل به تحصل المطالب، إذ هو حاصل سلفاً في خطاب الحد، أو في قول الماهية، أو في شرح المعنى. إنه المقدمة الأولية التي ينهض عليها كل حد؛ ويعني بها مساواة الشيء لنفسه، كمساواة الألف للألف، ونقل، بالأحرى، مساواة الفكر لذاته، أو الذات لذاتها؛ ذلك أن مساواة الشيء لنفسه، كمساواة الشجرة للشجرة، مثلًا إنما تلزم عن مساواة الفكر بالشيء؛ وهذه الأخيرة تلزم، بدورها، عن مساواة الفكر بذاته. فمماهاة الذات المفكرة مع ذاتها تؤسس، إذن، كل مماهاة؛ وهي التي تؤسس، من ثم، مبدأ الهوية الذي ينص على أن الشيء لا يمكن أن يكون على غير ما هو عليه. فتبعاً لهذا المبدأ: الذات هي الذات، والشيء هو عينه، أي هو هو. ولكن لا مآل لذلك، سوى تحصيل الحاصل. فالشيء في ذاته لا يدرك كما بين/كانتط / ومن بعده أصحاب المذهب الظاهوري؛ «والهوهو» غيب بحسب حدس/ابن عربي<sup>(13)</sup>؛ والأحدية تستعصي على الوصف كما يقر، بذلك، أهل العرفان وعلماء الكلام. إنها الدائرة المقلولة التي يجعلنا ندور فيها مفهوم الذاتي. ولا خروج من هذه الدائرة إلا باختراق الحد. فإن تأول الوجود، على ما تأوله، يقضى بكسر الحواجز بين المفهومات وفتح الحدود بعضها على بعض. ولا يكون ذلك إلا باتجاه الرسم.

(13) راجع: رسائل ابن العربي، دار إحياء التراث العربي، كتاب الياء.

## VII - لا ممكِن إلا الرسم

أن يكون حد الحد أمراً متعدراً، فذلك معناه أن حد الأشياء، غير ممكِن؛ وعليه فلا ممكِن، في التعريف، إلا الرسم. وبالرسم لا يُعرف الشيء بذاته، بل بلازمته ولوارقه، وهي العوارض التي تُعرض لذاته عرضاً لازماً، قد يكون من غير توسط، كلحوق الزوجية للاثنين، أو بتوسط، كمساواة زوايا المثلث لقائمتين. فالرسم يشتمل، إذن، على العوارض الذاتية، وهي التي تشكل، في نظر المناطقة، المطالب التي يبحث عنها في العلوم، على ما مر ذكره.

والحق إن عبارة «العرض الذاتي» تلخص، أبلغ تلخيص، إشكال الخطاب المنطقي في مسألة التعريف: فإن كان هذا الخطاب يقول لنا، من جهة أولى، بأن المعرفة بالشيء هي تصور للذاتيات واكتناه للماهية، وأن العلم به هو بحث عن العيل والمقومات. ولكنه يقول، من جهة أخرى، إلى القول بأن الذاتي لا يتصور، إذ العوارض وحدتها هي التي يمكن دركتها؛ وبأنه لا علم إلا باللوارق واللازم، أي بالمعلومات. ويمكن إبراد هذا الإشكال بصيغة أخرى مفادها أن المحمول في المطالب العلمية يجب أن يكون ذاتياً للموضوع الذي يحمل عليه. ولكن المحمول الذي يفيد علماً بالموضوع لا يحمل إلا من خارج، بمعنى أن تصوره غير متضمن في تصور الموضوع؛ ولا يحمل من خارج إلا الأثر والعرض.

من هنا اضطر المناطقة، في مواجهة هذا الإشكال، إلى القول بالعرض الذاتي؛ فجمعوا، بذلك، بين الصدرين. لقد أضافوا العرضي إلى الذاتي في معرض تعريفهم له، إذ الذاتي لا يمكن تعريفه، إلا بما هو ليس بذاتي، أي بنسبيته إلى العرضي؛ وعليه فقد عُرِّفَ بالرسم. وهكذا، فإن خطاب المناطقة في الذاتي والماهية والحد، قد آلت إلى كونه خطاباً في العوارض واللازم والرسم. ولا غرابة، فالخطاب ينفي ما يثبته في آن. وأقول المناطقة في الذاتي قد آلت إلى نفيه، فيما هي حاولت إثباته.

لا يمكن، إذن، رفع الإشكال إلا إذا أعدنا النظر في ماهية التعريف، وذهبنا إلى أن الحد لا يحدد، بل يُرسم، وأن الذاتي لا يُعرف، بذاته، بل بعوارضه. وإذا كان الرسم يتألف من العوارض، فتأويل ذلك أن الرسوم إنما هي اعتبارات الذات ونسبها وإضافاتها؛ أي اعتبار الشيء، لا بحسب ذاته، بل نسبة إلى غيره، وقياساً على سواه من الأشياء. وتحقيق ذلك أن التصور المكتسب بالتعريف، ليس تصوراً ساذجاً، أي مجرد تمثيل

للشيء، إذ التمثال، أي مجرد حضور الشيء في الذهن، لا يكاد يعد معرفة. والحال، فالتعريف بالشيء يجب أن يفيينا علماً به، وإلا كان مجرد تحصيل حاصل. وعليه، فإن التصور الذي هو ثمرة تعريف يكتسبنا معرفةً ما بالشيء، إنما هو التصور المطلق بحسب اصطلاح الماناطقة، أو «المفهوم» بالمعنى الكنتي. والتصور المطلق لا يقوم من دون تصديق هو مشروع حكم؛ إذ لا تصدق بشيء من دون أن تحضر، في العقل، نسبةً ما بين هذا الشيء وشيء آخر. هكذا، فإنه لا تصور من دون إدراك نسبة وعلاقة، أكان التصور حدساً أم مفهوماً. وهذا ما يظهره، من جهة أخرى، تحليل التعريف نفسه، فإنه لا تعريف من دون فصل نوعي؛ لكن الفصل جزء من الماهية الملائمة من عنصرين، هما الجنس والفصل نفسه؛ فالفصل، إذن، عنصر داخل في التعريف المركب من متغيرين، يُعتبر أحدهما نسبةً إلى الآخر، أي يُحمل عليه ويُعرض له كما يحمل الناطق على الإنسان ويعرض له؛ والحمل لا يفيد، في المثال المذكور، أن الإنسان عاقل بذاته، بل يفيد أنه عاقل قياساً على الحيوان. فليس العقل مقوماً من مقومات الإنسان، بل لازم من لوازمه، يلحقة ويُعرض له. فقد يعرض للإنسان أن يكون عاقلاً، غير أنه قد يعرض له أن يكون مجنوناً أو أحمق. والأحرى القول إن العقل إمكان إنساني، تماماً كما الجنون. والعقلاء من بني الإنسان ليسوا أكثر من الحمقى.

وعليه، فتصور الشيء من خلال جنسه وفصله، لا يعني اتحاد مفهومه وواقعه، وإنما يعني تغايرهما ونسبة أحدهما إلى الآخر. فالشيان يتهدان ذاتاً، ولكنها يتغايران اعتباراً، كما يؤكد أهل المنطق<sup>(14)</sup>؛ والحال فإن ما هو ذاتي لا يدرك ولا يعلم، كما تبين؛ فلا علم، إذن، إلا بما هو اعتباري، أي بالمتغيرات والنسب والعوارض.

وإذا كنا لا ندرك بالرسم إلا الاعتبارات، فإن هذه كثيرة، ومختلفة، إذ يمكن قياس الشيء إلى أشياء مختلفة لا حصر لها، ولذا فالرسم تختلف باختلاف الاعتبارات ولا يمكن حصرها. واختلاف الرسم يعني أن الشيء عينه يُعرف غير تعريف. وعند كل تعريف له تكتشف لنا نسبة منه إلى شيء نعرفه لم تكن منكشفة، ونعلم من أمره ما لم نكن نعلمه.

(14) راجع بهذا الصدد «رسالة التصور والتصديق» للfilisوف صدر الدين الشيرازي، وقد أثبتت في آخر كتاب الجوهر التضييد في شرح منطق التجريد، للعلامة جمال الدين الحلي، انتشارات بدار طهران 1363 هـ، ص 307.

والاختلاف في الرسوم هو الذي يُفسّر الخلاف الذي يقع في ماهيات الأشياء. إذ كل واحد يدرك من شيء بعينه لازماً من لوازمه لا يدركه غيره؛ أي يدرك نسبة هذا الشيء إلى أشياء أخرى سبق له أن عرفها؛ فلقد حُدَّ الإنسان، مثلاً، بكونه عاقلاً، أو صانعاً، أو مدنياً، أو متاهياً، أو متعالياً. وقد يُحدَّد بغير ذلك، أي باختلاف الاعتبارات. وهذا ما صرخ به، في كتاب «التعليقات»، /الفارابي/ <sup>(15)</sup> نفسه، وهو المعلم الثاني بعد /أرسطو/، المعلم الأول وصاحب المتنطق؛ تعني اعترافه بأن لا سبيل إلى ذِكْر الفضول المقومة للأشياء والوقوف على حقائقها، بل الممكن فقط هو ذِكْر رسومها، أي صفاتها وعارضها.

وبذا، يكون أهل الحد قد أقرّوا بعجزهم عن حد الأشياء بالحد الحقيقي. ولهذا، نجد أن الفلسفه لم يتوصلا، يوماً، إلى حد شيء من الأشياء، حدًا جامعاً مائعاً؛ فلم يتفقوا على الذاتي، ولا على الماهية، ولا على التصور، ولا على التصديق؛ كما لم يتفقوا على العقل، ولا على العلم، ولا على الفلسفه ذاتها. بل هم كلما حاولوا حد شيء من هذه الأشياء اصطدموا بإشكالات ووقعوا في مناقضات على شكل خُلُف، أو دُور، أو محال. لقد قاموا، حقاً، بشحذ الآلة المتنطقية، ولكنهم اكتشفوا بعد البحث والتدقير أنها لا تقطع ولا تفصل؛ إذ الحد لا يحد. وإذا كان /هيدغري/ قد رأى من «الغش»، أن ندعى معرفة مبادئ الفكر؛ فإن /الغزالى/ <sup>(16)</sup> قد رأى، من قبل، أنه من «الهوس» أن يطمح الواحد في حد شيء من الأشياء حداً واحداً. وحل الإشكال يقضي بأن نعيد النظر بالآلة نفسها، على النحو الذي يؤول إلى حل الذاتي في عوارضه، وفتح الحد على رسومه، تماماً كما أن تأول الوجود قضى بقراءة الواجب من خلال ممكتاته.

(15) كتاب التعليقات، تحقيق د. جعفر آل ياسين، دار المتأمل، بيروت 1988، ص 40-41.

(16) راجع مقدمة «المستصفى من علم الأصول»، المطبعة الأميرية ببولاق، مصر، ص 23

## العين والغير

ثمة مفهوم متداول في الخطاب الفلسفي المعاصر يحتاج إلى ضبط ونقد، هو مفهوم الذات. وأنا لا أعني بهذا اللفظ الذات المقابلة للموضوع، أي الذات العارفة التي تتحدد الوجود موضوعاً للتمثيل والإدراك. وإنما أعني به ذات الموضوع نفسه أو ذات الموجود عينه، أي مطلق الذات وهو الأمر الذي يستند إليه كل اسم أو صفة، ولهذا فإني أُؤثر استعمال «العين» بدلاً من «الذات» للتمييز بين المصطلحين وعدم خلط أحدهما بالآخر<sup>(1)</sup>.

ومفهوم العين ليس بجديد. بل هو مفهوم قد يُصاغ في فلسفه الأغريق عندما طرحا، لأول مرة، سؤالهم الأنطولوجي عن كيّونية الكائن؛ ثم استعمله وأعاد صياغته مفكرو الإسلام وفلسفته. وبالفعل، ففي الأنطولوجيا الأنلاطونية يُقال الكائن على ما هو عين ذاته، أي ما على به الشيء هو هو، وينقل على ما يحتفظ دوماً بالعلاقة عينها مع نفسه؛ إذن يُعرف بوصفه عيناً وهوية. وفي الفلسفة الإسلامية أيضاً يُعرف الكائن من خلال عينيته. وعينيته هي هويته ووحدته، إذ بالعين يتماهي الشيء ونفسه معاهاة تامة، ويعاير سواه مغايرة كلية<sup>(2)</sup>. هكذا يُقرأ الكائن، في الأنطولوجيا الكلاسيكية، بوصفه العين بالذات؛ وتقرأ العين بوصفها علاقة بين الشيء ونفسه تقوم على الوحدة والمماهاة، أو على التطابق والمساواة، أو على التواطؤ والثبات، أو على التساوق والتزامن.

(1) جدير بالذكر أن لفظ «الذات» يرادف بالفرنسية: *le sujet*؛ وأما لفظ «العين» فيرادف: *le même*. وليس مصطلح العين من اختياري. وإنما هو مصطلح عربي قديم استعمله المترجمون الذين نقلوا أعمال الفلسفة اليونانية وتداروه الفلسفة والصوفية، وهو يرد عند الفارابي وابن عربي بشكل خاص. ولهذا لا داعي ليذل جهود ضائعة من أجل ترجمته عن المصطلح الفرنسي الحديث (*Le même*)، كما يفعل بعضنا اليوم، إذ يترجمونه مرة بـ«الذاتية»، وثانية بـ«ذات النفس»، وثالثة بـ«الأمر نفسه».. وكلها ترجمات لا طائل من ورائها سوى كونها تجعل المفهوم المراد نقله وإيضاحه في غاية التشوش والاضطراب. وإذا كان مفهوم العين كما يُتداول عموماً في الخطاب الفلسفي يحتاج إلى تقدّم ومراجعة، فإنه، وكما يُتداول، خصوصاً في الخطاب الفلسفي العربي المعاصر، يحتاج إلى ضبط وتدقيق، نظراً لما تُعيّنه الترجمات المتضارة من فرضي دلالية.

(2) يعرف الفارابي «العين» بأنه ما «لا يمكن أن يقع به تشابه بين اثنين أصلاء»

وإذا كان مفهوم العين ليس بجديد. فهو مفهوم مسكونٌ عنه في خطاب الكيرونة. إنه استبعد من نطاق البحث والتفكير بقدر ما شكل أداة للشرح والتفسير<sup>(3)</sup>. من هنا الحاجة إلى نقد وتفكيره، ومن ثم إلى إعادة قراءته<sup>(4)</sup>.

والنقد يبدأ بالتمييز بين مستويين أو بنطقتين في العبارة القائلة بأن الكائن هو العين بالذات. والحال فإن هذه العبارة تؤكد بأن الكائن هو عينيته فيما هي تربط بين شيئين متغيرين هما الكيرونة والعينية. إنها تقول لنا على المستوى المعلن، ومن حيث بنيتها الظاهرة، إن الوجود هو معاهاة. ولكن ما تستر عليه ولا تعلنه من حيث بنيتها المحتجبة<sup>(5)</sup>، هو أنها تُقيِّم نسبة بين الموجود وشيءٍ مغاير له، بحملها العين على الكون. إذن فهي تُنطق بالهوية وتستتر على الغيرية. ومعنى ذلك أن الموجود الذي يُعرَف بكونه عيناً لا يكفي عن كونه غيراً. وبهذا بلغ الإشكال الذي تثيره طبيعة المعنى بالذات: فكيرونة المعنى هي من جهة الدال، أما ماهيته فهي من جهة المدلول<sup>(6)</sup>. ويكلام آخر، إن مرجع المعنى هو الاسم والعالمة؛ وأما محتواه بل آلته فنقوم على الإحالة من دال إلى آخر، وعلى تسمية الشيء باسمه ليست له. هكذا يكشف لنا تفكير العبارة أن بنية المفهوم هي بنية اختلاف وفرق، لأنه لا يستقيم قول لا ببناء منطق ما، وكل بنية هي في النهاية ذات طابع اخلاقافي.

وفي الواقع إن مصطلحات الوحدة والتطابق والمساواة والثبات والتساقط، وسواءها من المفهومات التي تتمثل بها العين الوجودية في الخطاب الكلاسيكي، إنما تُرَد إلى الواقع الفظي، أي إلى الإسم لا إلى المسمى. إذ لا عين إلا للإسم؛ لأن الإسم وحده، يحتفظ بهويته وثباته وتواتره، وأما الرسوم والصفات التي بها تتجلّى العين ويشتغل المعنى، فهي كبيرة، مختلفة، ملتبسة، متغيرة. ولهذا لا هوية، لشيءٍ من الأشياء، ثابتة بسيطة صافية. فعینية الإنسان، مثلاً، إنما تعود للإسم قبل المسمى، أي لهذه الواقعية اللغوية التي لها

(3) ذلك أن الأداة المفهومية تحمل محمل الدامة التي هي فوق المجدال

(4) أعني بالتفكير ما يتأسن عليه القول ولا يقوله، أو ما يمحجه الكلام فيما هو يتكلم عليه. وأما القراءة فتعني الفهم والتأويل. وإعادة القراءة هي تأويل ما لم يقول، أو التفكير فيما لم يفكر فيه، أي التفكير بطريقة جديدة مغايرة.

(5) إنها تتحجّب من فرط وضوحها وانكشافها. ذلك أن هناك آندا في الرؤية ما لا يرى، هو الدامة عيها.

(6) يقول ميشيل فوكو: إذا كانت كيرونة المعنى هي تأجّمعها من جهة الدال، فإن عمله هو باجماعه من جهة المدلول. راجع: الكلمات والأشياء، الترجمة العربية، ص 76.

كينونتها المادية المرئية أو المسموعة، لا إلى الكائن العيني<sup>(7)</sup> الذي يطلق عليه اسم «الإنسان». ذلك أنه ما إن نفكّر في اكتناف ماهية هذا الكائن، حتى يبدأ الاختلاف الأنطولوجي بين الشيء وذاته، لأنّه لا يمكن تشكيل جملة نحوية أو عبارة منطقية إلا بأسناد شيء إلى شيء أو حمل شيء على شيء، أي بالجمع بين تصوّرين مختلفين. وكان وحدة الشيء لا تتحقق إلا على المستوى الاسمي الممحض<sup>(8)</sup>. وأما على المستوى النحووي أو المنطقي، فلا يستقيم قول ذو معنى إلا بفضل وصول، أي بتشكيل خطابي<sup>(9)</sup> يتّبع للشيء أن يُغادر ذاته بالتماهي مع غيره، تبعاً لآلية تتعلق بالعلاقة وتحجّب المعايرة.

ولو تناولنا في مثال آخر مصطلحاً يدل على شيء ذهني كمصطلح «المفهوم» عينه، لوجدنا الأمر أكثر التباساً وتعقيداً. والحال فما أن نفكّر فيما تعنيه المفهومية، حتى نغادر حيز الهرمية والوحدة والتواطؤ إلى حيز الاختلاف والتعدد والتشكيك. لأنّه كلّما ابتعدنا عن العيني باتجاه الذهني، صعب حصر الموجود وتعريفه.

فكيف إذا كان المطلوب تعينه شيء يُحيل إلى غائب، كالله، لا سهل إلى إدراكه إلا بالتشبيه<sup>(10)</sup> والتمثيل. عندها يغدو الأمر في متهوى الحيرة والمفارقة. إذ بإمكان كل واحد أن يتّصور الكائن المفارق على شاكلته ويحسب ما يوحى إليه به مخياله، فينسب إليه نسبة ما ويخلع عليه صفة من الصفات. وإذا كان ثمة صفات معينة يجمع عليها كلّ الذين يصفونه بها، فإنّهم لا يتّفقون على معنى واحد للصفة الواحدة، ما يجعل العين غير قابلة للحصر والتّمييز. من هنا تبدو المعرفة عبارة عن عملية متواصلة قوامها تسمية الشيء باسمه لا تنتهي ليست له، أي عبارة عن سلسلة استعارات وتأويلات.

ولذلك لا مجال للمحدث عن شيء من الأشياء إلا بفتح العين على الاختلاف والفرق، وعلى العرض والأثر، بحيث لا يعود الشيء يكتنفه عيناً تماهيًّا بذاته وتغاير سواها، أو جوهراً يقوم بذاته ويتزامن مع نفسه، بل يُقرأ بوصفه شبكة تسبّب وعلاقات، أو سلسلة لوازم ولواحتق، أو مجموعة صفات وأعراض.

(7) العيني مقابل الذهني.

(8) ولعل هذا هو مآل قول ابن سينا: «إن الموجود لا يمكن أن يشرح بغير الاسم».

(9) نسبة إلى خطاب لا إلى خطابة.

(10) التشبيه هو خلع صفات بشرية على الله.

إن العلم هو حقيقة بحث عن «العارض الذاتية»<sup>(11)</sup>، حسبما عرّفه المناطقة العرب قديماً. ومعنى هذه العبارة، أقصد تأولها ومالها، أن العين الوجودية التي يُطلب حذفها والوقوف على ماهيتها، إنما هي معروضة دوماً لما نعرضه عليها بعلمنا العارض لها، إذ العلم هو في النهاية «نظام للعرض»، بحسب تعبير بعض أهل الحداثة<sup>(12)</sup>.

وما يُعرض على شيء يكون بحسب الأسماء التي تُطلق عليه، أو الصفات التي يُوصف بها، أو الأقوال التي تشرحه، أو الدلالات التي تُعطى له، أو التصورات التي تُحمل عليه، أو الصور التي تُعبر عنها، أو الرموز التي تقوم مقامه، أو القيم التي يكتسبها، أو الوظائف التي يؤديها.. ولهذا يختلف اكتناه الشيء باختلاف أنظمة العبارة، ومراتب الدلالة، وحقول القراءة، وأمكنة الرؤية، وأموال الذات<sup>(13)</sup>، وأنماط الصلة، وأذمنة الحدوث، ووجوه الاستعمال..

لا شك أن هذه محاولة لإعادة فهم مفهوم العين والتفكير فيه بصورة مغايرة<sup>(14)</sup>، وذلك بفتح الكائن على الضد والمختلف والممكן والظاهر والأثر والعارض: على الضد لأن من سمات الكيّونة الشقاق والتعارض؛ وعلى المختلف لأن الاختلاف مدى وجودي يتبع للشيء بسط وجوده؛ وعلى الممكّن لأنّه شكل الضرورة؛ وعلى الظاهر لأنّه لا علم إلا بالظواهر؛ وعلى الأثر أنه لا موجود إلا في الزمان؛ وعلى العرض لأنّ مبني الكيّونة هو الحدوث، وكل حادث طاريء.

بذا لا يعود الكائن يُقرأ في عزلته وإنغلاقه، بل يُرى في افتتاحه وعلاقاته. ولا تقرأ العين في وحدتها وبساطتها أو في جوهريتها وتواترها، بل تنحل إلى أعراضها، وتتوغل إلى لوازيمها،

(11) تتألف المطالب العلمية من الأعراض الذاتية، أي ما يعرض لذات الموضوع المحوّث عنه، لا ما تنتهي به هذه الذات، لأنّه يستحيل أصلًا تصوّر شيء من الأشياء من دون مقوماته الذاتية، كما يستحيل مثلاً تصوّر زيد من الناس من دون الإنسانية.

(12) على ما يشرح التأويل مطاع صمدبي.

(13) أعني الذات العارفة.

(14) لا يخفى على أحد، فيما أحواره هنا، مذهب أهل الاختلاف، وأقصد بهم الذين خرجوا على منطق الهرمية والماهية والذات، أكانوا محدثين ومعاصرين أم قديماء. ومن بين المعاصررين، أشير شوّع خاص إلى فوكو ودولوز ودريدا وأمثالهما وسابقيهم كهيدغر وبيتشه. أما القدماء فلا مراء أنّ أبرزهم ابن عربي الذي هو أول من حاول كسر منطق الهرمية وفتح العين الوجودية على احتلالها، وهو القائل: ما من شيء في الوجود إلا وفيه ما يقابل.

وتجلّى في صفاتها، وتقوم ببنائها المختلفة. فالعين ليست بسيطة، بل مركبة، إذ البسيط لا حد له في العقل ولا إمكان لشرحه. وليس هي مساواة تامة، إذ لا موجود إلا وهو قيد الإنجاز والتحقق. إنها بنيّة إذ هي تتوقف على العناصر التي تتساوق فيها، وهي تشكيّلة لأنها تنطوي على تبادل وتغيير. وهي أكمولة لأنها تملك صفات لا تملّكها العناصر التي تتألف منها وتندمج فيها<sup>(15)</sup>. وهي منظومة ذات وجهين: داخلي قوامه العلاقات التي يتكون منها الشيء؛ وخارجي قوامه العلاقات التي تقوم بين الشيء وسواه. ولنقل إنها ما يتزامن ويتنالى معاً، لأن المتزامن هو المختلف، ولأن المتنالى هو العارض.

مكلاً يتسلل الاختلاف إلى ملوك الذات وتخترق المغایرة العين. لم تعد هذه هوية مطلقة، إذ الهوهو «عما» كما يحدّس /ابن عربى/. ولأن الهوية الصرفية «تشابه فارغ» ووحدة تافهة، كما يرى /هيدر/. نعم إن العين واحدة كما قال صاحب «فصول الحكم». ولكنها «ذات نسب وإضافات وصفات»، وتتجلى في «كثرة مشهودة وصور مختلفة». كذلك فالعين وحدة وواحدة عند صاحب «الوجود والزمان»، ولكنها «تنجلي وتظهر في الاختلافات»، بل هي ذلك الشيء الذي لا يتوقف عن الاختلاف عن اختلافه بالذات.

وأختلاف العين عن ذاتها لا يفقدها وحدتها، بل هو بالتحديد ما يكسبها هويتها المميزة لها. ذلك أن الماهية الموحدة لا تتحقق إلا بجمع المختلف. فالعين واحدة، ولكنها «انتماء متداول للمختلف»، على قول هيدر. إذن هي ما يتبع للمختلف أن ياتّلُف. وهذا القول يستدعي إلى الذهن قول ابن عربى: «بالواحد تجتمع الأشياء وبه تتفرق»<sup>(16)</sup>. فلولا الفرق لما كان ثمة جمع، ولو لا الاختلاف لما كان من معنى للوحدة. ولهذا تردد العين بين الهوية والاختلاف، بين الوحدة والتعدد، إنها ما لا يتوقف عن التفتّت إلى صفاتي المختلفة ونشر أسمائه المتعددة.

(15) هذا هو تعريف الأكمولة كما نجدته عند فرننسوا جاكوب في كتابه: *منطق العالم العربي*.

(16) من الواضح هنا أن الآقوال يستدعي ويفسر بعضها ببعضًا، على الرغم من تباعد المصطلح والمفهوم واحتلاف العالم الثقافية. ولا مراء أن ابن عربى وميدغر يتمتعان في مفهوم كل منهما للعين. وإذا كُتبَتْ في مقالة لي سابقة أجريت مقارنة، بير ابن عربى وهيدر، وذهبت إلى القول بأن نكر ابن عربى ذو خاصية جدلية واضحة، فإنني أقرّ هنا أقوال الشيخ الأكبر قراءة هيدرية، أكثر منها هيغلية. ذلك أن فحصاً دقيقاً لهذه الآقوال يكشف لنا أن الاختلاف، في نظر ابن عربى، لا يقع خارج العين، وإنما هو خاصية ذاتية لها. إنه اختلاف انتطولوجي بلغة هيدر. والمقارنة بين المفكرين ليست مجانية. قراءة ابن عربى غير هيدر تجعل شطحاته اللامعقرة وحدوده اللامهمومة معقولة ومحققة، تماماً كما أن قراءة الميلسوف الألماني في ضوء أقوال الصوفي العربي، تجلّى ما غمض ودق من نصوصه.

## المراجع

### أولاً: بالعربية

- أفلاطون، البرمديس، تعریب الأب فؤاد جرجي بربارة الدمشقي، منشورات وزارة الثقافة والارشاد القومي، دمشق، 1976، القسم الثاني، الفصل الأول، المطلب الثالث؛ وأيضاً الفصل الثاني، المطلب السابع.
  - د. جعفر آل ياسين، الفارابي في حدوده ورسومه، - عالم الكتب: 1985، ص 393.
  - ميشال فوكو، الكلمات والأشياء، الفصل الثالث - مركز الانماء القومي، بيروت 1990.
  - ابن عربي : رسائل ابن العربي، دار إحياء التراث العربي، كتاب الجلال والجمال، كتاب الياء، كتاب التجليات.
  - ابن سينا : النجاة، في بيان أنسام الموجود وأقسام الواحد. الإشارات والتنبيهات، شرح الطوسي، المتنطق، النهج الأول، الفصل العاشر.
  - فرنسو جاكوب، منطق العالم الحي، ترجمة علي حرب، (الخلاصة) - مركز الانماء القومي ، بيروت، 1989.
  - جون لوك ماريون، من الشبه إلى ذات النفس (أي العين) - مجلة «الفكر العربي المعاصر» مركز الانماء القومي ، عدد مزدوج 59/58، مركز الانماء القومي ، بيروت.
  - مطاع صندي، الغربية/الأمركة، - مجلة «الفكر العربي المعاصر»، عدد مزدوج 88/89.
  - د. عبد المنعم الحفني، معجم مصطلحات الصوفية - دار المسيرة بيروت، 1987، راجع مادة «ذات».
- ثانياً: بالفرنسية

-Etienne Gilson, L'Etre et L'essence, éd. J Vrin, Paris, 1962.

-Platon, Phédon (78-80), éd. nrf, Bib. de la Pléiade.

**خاتمة:**

---

**الفلسفة والتفكير (\*)**

\* علي حرب، كيف تعرف بشخصك وتنتاج لقراء مجلة «الكفاح العربي»؟

- حديث المرء عن نفسه وأحواله أجمل ما يكون وربما ألين ما يكون في مقام الأدب، سيرة أو رواية أو شعرًا. إذ في الأدب تستحيل الهموم والهواجس والأحلام كشوفات بدعة رائعة. وفيه تحول يوميات الحياة وتفاصيلها بل ترهاتها إلى آثار فنية جمالية. والأثر الرائع يجعلك تستحسن كلام الغير على سيرهم وخصوصياتهم. أليس هذا ما يتحقق للواحد، مثلاً، عندما يقرأ سيرة طه حسين في «الأيام»، أو يتعرف إلى شخصية نجيب محفوظ في «الثلاثية»، أو يستمع إلى قصيدة محمود درويش عن «خبز أم»؟ أليس هذا ما نشعر به ونحن نستمتع بغراميات مرعريت دوراس في رواية «العاشق» أو بالسيرة الجسدية للشاعرة السورية جوسي منصور إذا شئنا أن نشهد بنساء يكتبن شعرًا جسدهن وشهوتين إلى الرجل. أضف إلى ذلك أنه في مقام الأدب يتتصبب فاصل بين المرء وذاته يعطي لحديثه عن شخصه النصاب المطلوب...

\* هل يحتاج حديث الواحد عن حياته إلى نصاب ذيبي؟

- ليس بالضرورة. فباستطاعة الكاتب أن يخربط خارطة الأجناس وأن يهدم المواجه بين الميادين والاختصاصات، بحيث يبتكر أسلوبه ويرسم مجاله أو يتزعزع نصابه. ومع ذلك أو ربما بسبب من ذلك لا أريد أن أنورط في هذا الحوار، متهدلاً عن هويتي الشخصية، بينما وأنتي أخشى أن أكرر في هذا الشخصوص ما قلته في حوارات سابقة. أعرف أن القراء يستهويهم الاطلاع على الجوانب الخفية أو الحميمية من حياة الكتاب والأدباء، كما هو الحال بالنسبة إلى النجوم والمشاهير والقادة. ولا أخلطي في موقع النجمية لكي أتحدث عن نفسي وشخصي. والأهم من ذلك اعتقادني أن الواحد لا يصلح لأن يكون مرجع ذاته في الحديث عن ذاته. وعلى كل حال فإن النفس تتدبر ممانعة تحول دون كشف الحجاب أو الأفضاء بالمكبوتون...

---

\* كتبتُ هذا الحوار اطلاقاً من استله طرحها حسين نصر الله مندوب «مجلة الكفاح العربي».

\* ولكن كيف تفسر على سبيل المثال سلوك شخص كمادونا، هذه النجمة الأمريكية التي هنكت كل الحرمات ومرقت كل الحجب بتمثيلها ذلك الفيلم/الفضيحة الذي تعرض فيه حياتها في السرير؟

- لا أظن أن الفيلم كله فضح وتعرية. ثمة شيء هو أهم من هذا العري الفاضح الذي يُعرض على المشاهد، هو معنى الفيلم نفسه. وهذا ما ينبغي الالتفات إليه. وهو أمر يتطلب تجاوز المشاهد الإباحية والصور الخلاعية للكشف عما حاولت مادونا إخفاءه وهي تتعرى . . .

\* أينطوي كل هذا العري على حجب؟

- أجل! كأني بmadona أرادت أن تعرى الذين يخشون على ذواهم وأجسادهم من عري الآخر. بكلام آخر إنها أرادت أن تلعب على المكشوف، بكشف أوراق مجتمع أو عصر أو عالم يتستر على عوراته وعيوبه أو يتعيش على انتهاكاته وفضائحه. أعود من الفيلم إلى الموضوع وأقصد كلام المرأة على شخصه، لأقول: خطاباتنا ليست مربايانا. قد تكون بالعكس أقنعة تختفي وراءها. من هنا جانب الدخان الذي يمارسه أحدهنا عندما يتحدث عن نفسه، خاصة إذا كان الكلام يجري بصورة مباشرة ومتعمدة كما في هذا الحوار. ولهذا أرى أن شخصية المرأة أو هويتها تُعرف من صادرها الحقيقة، أي من الحياة نفسها. تعرف من شكل ممارسته لذاته ومن كيفية تعامله مع الناس والأشياء. فانت إذا أردت أن تعرفي بعض المعرفة، لا تستطيع أن تعتمد على ما أقوله لك ولا حتى على كتاباتي، بل يجدر بك الرجوع إلى أمكنتي ومجتمعاتي، إلى مسكنى أو مركز عملني أو المقهى الذي أرتاده. تعرفي من خلال تعاملني مع أسرتي وجيراني أو من خلال علاقاتي بزملاطي وصحبي . . .

\* أراك تحدث عن نفسك بقدر ما تملصت وتمتنع.

- إذن لنعتبر أن السؤال قد تمت تسويته أو تصفيته؟

\* أو تعتقد أن ذلك ممكن؟

- معلم حق. لقد حشرتني باعتراضك. إذ أنتي من القائلين بأنه لا يمكن للجواب أن يغلق السؤال أو يستنفذه.

\* انطلاقاً من ذلك أعود لأسالك: قرأت لك حديثاً استحسنتُ فيه كلامك على هويتك، فما رأيك؟

- هذا هو وجه الخداع. في الحقيقة أنت قد استحسنست الكلام ذاته، دون أن يعني ذلك بأن ما قلته عن نفسي هو تعريف بهويتي الحقيقة.

\* عم إذن كنت تتكلم؟

- كنت أتكلم عن ذاتي بما لا يشبه ذاتي. وكأنني فيما أكتبه أتردد بين وجوهي وأطيفي، أو بين ممكناتي واحتمالاتي، أو بين امتداثي وفنائي.

\* أوضح كلامك!

- كل نص يمارس غوايته أو سلطته على القارئ، خاصة إذا كان جميلاً ورائعاً، بحيث يصرفنا عن موضوع الكلام نفسه، أي عن الحياة والكافش. وبكلام أوضح: إن الكلام الجميل على الحياة يصبح أجمل من الحياة نفسها وربما بديلاً عنها. ولذلك يتغى الحذر من النصوص والخطابات التي هي أشهى بمصادفها نفع في شباكها. ولمزيد من الإيضاح خذ رثاء المتنبي لأخت سيف الدولة. فأنت هنا بإزاء كلام هو من أجمل الكلام، كلام يجعلك تلتقط إلى جماليته أكثر مما تلتقط إلى ظرفه أو مناسبته. ولهذا فإننا لا نهمي القصة الكامنة وراء القصيدة. يمكن لمؤرخ الأدب أن يشغل بمعرفة ما إذا كان المتنبي قد أحب خولة أم لم يحبها. أما أنا فالذى يجذبنا ويستأثر باهتمامي هو: كيف يكتب الشاعر إحساسه وكيف يتكلّم على حبه. وهو بقدر ما يجيد يجعلنا ننسى حبه لكنى ندخل في عالم الشعر وأجوائه البدعة.

\* هل يعني ذلك أن لا علاقة للكلام بالواقع والحدث؟

- طبعاً لا وإنما المقصود أن الكلام لا يصف وقائع بقدر ما هو مجرد قراءة لا أكثر. قراءة في العالم أو كتابة للحياة بوصفها خبرة أو تجربة أو معايشة. خذ أي كلمة من الكلمات التي يجري تداولها في الخطابات، سواء كانت تدل على ممارسة اجتماعية ككلمة «ديمقراطية» أو تشير إلى حدث كعبارة «حرب الخليج»، نجد أنه لا اتفاق على المعنى، أي على مرجع الدلالة، بين كاتب وكاتب أو بين قارئ وقارئ. لذا نأخذ مثلاً أقرب كلمة يمكن أن تداولها أنا وأنت في هذا الحوار، هي كلمة «فلسفة»، نجد أنه من الصعب تحديد دلالتها أو حصرها. لأنه كلما بحثنا عن المعنى تعدد وختلف، لأن المعنى لا يوجد مسبقاً وبصورة مستقلة عن القارئ، بل يُبتَّع ويتجدد مع كل قراءة، بحيث يمكن القول إن الكلام، وأعني به الخطاب الذي تحول إلى نص، يخلق واقعه، أي يشكل واقعة تفرض نفسها علينا.

\* أراك تحاول التخلص من السؤال دون الإجابة عليه. وكأنك تلعب على الكلام. ما أنت

تعود إلى حيث بدأت، فتتحدث عن واقعية النص دون أن توضح طبيعة صلته بالواقع نفسه.

- حسناً. دعني أقول بأن الكلام، وأعني به مرة أخرى النص القوي، لا يصف الواقع على ما هو شأن النشرات الإعلامية التي تسمعها في الأذاعات أو من على الشاشات. وإنما هو يقدم لنا إمكانية للقراءة تجعله يقع بين ما يحدث وما يمكن أن يحدث. إذن هو يفتح على الحدث ولا يتنهى بانتهائه. أضرب على ذلك المثال الآتي ويتعلق بحدث ضخم ما زال يولد آثاره، وأعني به حرب الخليج. ففي اليوم الأول من هذه الحرب التي جرت بين العراق ودول التحالف سألهي صاحبى الذي يدير مؤسسة ثقافية تهتم بإنتاج الدراسات والبحوث المتعلقة بعلم النص وفلسفته: من الذي يتصرّ بحسب تقديرك؟ فأجبته: يُعرف المتصرّ من نصه وكلامه كما يمكن أن يعرف من ذكاء سلاحه، وكانت أضمر أن صاحب النص القوي هو الذي تكتب له الغلة. ولما سكت صاحبى أوضحت قائلاً له: خذ النص العربي وأعني به العراقي، تراه ضعيفاً ريكاماً بالمقارنة مع النص الغربي الذي يبنيء بامتلاكه ومتانته، بل هو يبلو في متنه الضعف والهشاشة قياساً على كلام العرب في صدر الإسلام. ذلك أن الذي يقرأ الرسائل التي كان يوجّهها الخلفاء إلى الولاة وقادّة الجيوش، تطالعه نصوص في متنه القوة والتضارب والكلافة. والنص الذي يكون كذلك يُنبئ عن حيوية الفكر وأصالحة الرأى والثقة بالنفس والسيطرة على الذات وامتلاك زمام المبادرة، على ما كان شأن العرب يومئذ.. وكلها صفات للغالب المتصرّ، علمًاً أنني لم أعد أؤمن بوجود انتصارات عظيمة باهرة في هذا العصر. بل إنني أرى أن أعمال الإنسان ونشاطاته تكشف عن عجزه وتحفّض من شأنه أكثر مما تفهم في تدوينه وتحققه. أعود من الحديث إلى النص لأنّه بآن النص وإن كان يحيي إلى الواقع فإنه لا يعكسه ولا يتطابق معه. بل هو أهم من ذلك بكثير. أعني أنه يتبع لنا إمكان فهم الواقع وإعادة تشكيله أو تحويله. وأنا إذ أقرأ اليوم أفلاطون أو القرآن أو ابن خلدون، فليس لكي أحصل على توصيف لواقع مضى وانقضى، وإنما لكي استكشف إمكانات جديدة لفهم الواقع الراهن واستشراف المستقبل. والنص القوي

المهم يقوى على هذه المهمة، شرط أن نقرأ قراءة حية فعالة متجدة.

\* لنتقل إذن إلى ما تكتبه أو تقرأ في تماطليك مع النصوص والأعمال الفكرية؟ ما

منهجك؟ وما روتك؟ وأين تصنف نفسك؟ في أي اتجاه وبحسب أي منهج؟.

- هنا أيضاً لا أريد أن أكون مرجع ذاتي في حديثي عن أعمالي. فهي تتحدث عن

نفسها ب نفسها. وما أقوله بشأنها لا يتطابق معها بل هو قول على قول. لذلك أنتظر من الغير أن يستنطفي أو يستدرجي أو يستفزني إلى الكلام ..

#### \* أو يستفزك الكلام على تاجك الفكري؟

- علاقـة المؤلف بنصـه ونـتاجـه هي عـلاقـة أساسـية. إنـها تـشـبـه عـلاقـة الأب بـابـنه أو المـحـالـقـ بـمـخـلـوقـاتـهـ. ولـهـذا يـتعلـقـ الكـاتـبـ بما يـكتـبـهـ ويـتعـصـبـ لـهـ. وـقدـ يـسـتفـزـ الكلـامـ عـلـيـهـ يـنـفـسـهـ ويـحـمـلـهـ عـلـىـ الرـدـ وـالـهـجـومـ. وـمعـ ذـلـكـ فـالـنـصـ يـنـفـضـ عـنـ صـاحـبـهـ، إـذـ النـصـ هوـ فـيـ النـهاـيـةـ أـثـرـ لـهـ كـيـنـوـتـهـ الـمـسـتـقـلـةـ وـالـأـثـرـ لـاـ يـشـهـدـ عـلـىـ حـقـيقـةـ مـؤـلـفـهـ بلـ يـفـرـضـ نـفـسـهـ عـلـيـهـ بـقـدـرـ ماـ يـخـفـيـ حـقـيقـتـهـ وـيـحـمـلـنـاـ عـلـىـ اـسـتـنـطـاقـهـ. وـمـنـ هـنـاـ يـمـكـنـ قـرـاءـةـ النـصـ مـنـ دـوـنـ إـحـالـةـ إـلـىـ مـؤـلـفـهـ. يـنـبـغـيـ بـرـأـيـ فـصـمـ عـلـاقـةـ الـأـبـوـةـ أـوـ الـمـلـكـيـةـ بـيـنـ الـطـرـفـيـنـ، لـكـنـ نـظـرـ إـلـىـ النـصـ الـمـكـتـوبـ فـيـ ذـاـهـنـ وـبـعـزـلـ عـمـنـ أـلـفـهـ أـوـ كـتـبـهـ. بـعـارـةـ أـصـرـحـ، بـالـنـسـبةـ إـلـىـ كـفـارـءـ لـاـ الـمـعـنـىـ يـسـبـقـ الـلـفـظـ وـلـاـ الرـؤـيـةـ تـسـبـقـ الكلـامـ. ولـهـذاـ فـانـ اـتـعـالـمـ مـعـ النـصـ بـوـصـفـهـ فـضـاءـ لـلـتـأـوـلـ أـوـ إـمـكـانـاـ لـتـعـدـدـ الـمـعـنـىـ وـاـخـتـلـافـهـ أـوـ تـشـفـيـهـ. وـالـظـرـ إـلـيـهـ مـنـ هـذـاـ الـمـنـظـارـ يـتـطـلـبـ طـرـيـقـةـ جـديـدـةـ فـيـ الـمـعـالـجـةـ أـوـ الـمـقارـبـةـ. فـإـذـاـ كـانـ الـمـاهـجـ الـتـقـليـدـيـةـ أـوـ السـائـدـةـ تـسـعـىـ إـلـىـ مـعـرـفـةـ مـقـاصـدـ الـمـؤـلـفـ أـوـ شـرـحـ القـولـ أـوـ التـقـاطـ الـمـعـنـىـ، فـإـنـ الـمـاهـجـ الـجـديـدـةـ تـرـميـ، بـخـلـافـ ذـلـكـ أـوـ بـعـكـسـ ذـلـكـ، إـلـىـ تـفـكـيـكـ الـمـعـنـىـ وـإـعادـةـ إـنـتـاجـهـ، بـالـعـمـلـ عـلـىـ زـحـزـهـ أـوـ تـحـوـيلـهـ أـوـ قـلـبـهـ أـوـ تـفـتـيـهـ أـوـ حتـىـ تـغـيـيـهـ وـذـلـكـ بـالـكـشـفـ عـنـ الـلامـعـنـىـ الـقـابـعـ وـرـاءـ الـمـعـنـىـ. بـكـلامـ آخـرـ: مـعـنـ القـولـ، وـأـعـنـيـ مـاـ لـاـ يـقـولـ الكلـامـ، أـيـ مـعـنـيـ الـمـعـنـىـ، هوـ حـجـبـ القـولـ لـبـدـاهـتـهـ . . .

#### \* لا أفهمك. لقد أوقعتني في حيرة وشوشت علي تفكيري، فكيف تكون البداهة احتجاجاً؟!

- ما تعلمته من مدرسة الفلسفة ومؤسسات المعرفة أن البداهة هي وضوح وانكشاف أو ما شابه. ولكن ما اكتشفته بفكري أن البداهة هي الأساس المحتجب للكلام. حد مثلاً قول ديكارت: أنا أفكر إذن أنا موجود. فإن هذا القول الذي اعتبر تأسيساً لفلسفة الذاتية ينبغي على مقوله «التمثيل» التي هي بداعتها. وأعني بمقوله التمثيل الاعتقاد بأن الإنسان هو ذات تحضر لذاتها وتدرك ذاتها ب بصورة مباشرة وتماماً كما لو أنها عقل محض أو فكر خالص. بيد أن النقد الحديث يكشف لنا أنه تقوم بين الذات وذاتها وسائل وسمارات وبنيات تحجب المرء عن نفسه وتجدها، من المتذر عليه أن يكون مرآة فكره فليست

الذات جوهرًا مفكراً يتمثل ذاته بذاته بمتنه النقاء والشفافية. وإنما هي منظومة اعتقادات أو شبكة مجازات أو عالم من الهومات.. وإذا شئت أن أتحدث بلغة فرويد أقول إنها ساحة صراع أو بؤرة توتر بين وساوس الرغبات وكوابيس المحرمات. أما إذا شئت أن أتحدث بلغة أحدث فأقول إنها أشبه بمسرح تلعب عليه قوى وشخوص بصورة خفية وعلى نحو مخايل... .

\* وهذا ما تفعله أنت على ما يedo. إنك تحاول ممارسة اللعب والخداع لا أكثر ولا أقل. ولهذا أراك تهرب باستمرار من الإجابة على السؤال الذي أطرحه عليك وتعلم ما وسعك لكي لا يبلغ الحوار أية نتيجة، بل إنك تميل إلى جعل الأمور مختلطة ملتبسة..

- حسناً. إذا شئت وضوحاً أقول لك: عندما يقول أحدهنا إنه «ذات مفكرة»، فإن قوله لا يشكل بداعة البداهات كما ظن ديكارت أو ابن سينا. وإنما هو قول يخفي «مستنداته السرية». إذا شئنا مثل هذه الاستعارة، أي يخفي الحياة الباطنية للعقل ويففل عن تلك المنطقة الخام من الفكر والتي نسميه اليوم منطقة «اللامفكريه» وهي المنطقة الخارجية أو المستبعدة من دائرة التفكير. والنقد التفكيري إذ يكشف عن ذلك، فيما هو يحفر وينقب في طبقات الأقوال، يشكل فضيحة للعقل وللفكر، لأنه يكشف عما يدور في العقل أو عما يدور عليه العقل من ضروب الحق والجنون واللامعقول، أو يكشف عما تتتساه الذات المفكرة فيما هي تفكير. فالتفكير ليس تمريناً أو إشراقاً وتلالواً. إنه يبني على صمت أو كبت ويقوم على استبعاد ونسيان. ولهذا ليس الإنسان ما يريده ويعيه أو يفكر به.. إنه بالأحرى ذلك الشيء الذي يجهله أو لا يفكر فيه أو لا يريده. بكلمة أخرى أنا أوجد حيث لا أفكر. أو أفكر حيث لا أكون.

\* كأنك لا تخلى عن هذا اللعب الذي يتيح لك قلب الأمور رأساً على عقب.

- دعني أتابع تفكيري وعلى طريقتي. ما قلته عن فضائح العقل ومحجوبات القول يمكن أن ينطبق على كل خطاب أو تأسيس. خذ الخطاب القابوني أو الشرعي، فإن له فضائحه. وهي تلك الهوماش التي يعمل على توليدها أو ردتها أو استبعادها، أي كل تلك الممارسات غير المشروعة والصلات غير الشرعية التي تحيط بالمؤسسات والأنظمة والقوانين، أو التي تخرق القواعد والمعايير والاعراف. وهذا شأن الخطاب العقائدي، له هو الآخر فضيحته، وأعني بها تستره على المترنح الاصطفائي النخبوi أو العنصري الذي يسوغ لكل ذي معتقد أن ينخرط في معتقده أو يدعوه له. حتى خطاب الحرية نفسه لا يشد

عما أقوله لك وفضيحة هذا الخطاب تتمثل في كونه يحجب ذاته أعني ألوية صاحب القول والخطاب. ذلك أن الذي يدعوك إلى ممارسة حريرتك يتعامل معك بوصفه أولى منك بحريرتك ونفسك. أما خطاب المناطقة فهو يشكل فضيحة الفضائح. ذلك أن هذا الخطاب الذي يقدم نفسه بوصفه خطاب البداهات الأولى يحجب الكائن نفسه، لأنه يستبعد الجسد والمفرد والحدث والدال أو العلامة، أي يستبعد علامات الكينونة وتجلياتها. ولهذا أخلصن إلى القول: لستنا، نحن البشر، ما نشرع له في عقولنا وخطاباتنا أو في مؤسساتنا وأنظمتنا وتشكيلاتنا. إننا ما يفطن عن ذلك أو يشد أو يمتنع أو يحتجب. باختصار إننا كل هذا الحمق والجنون، وكل هذه الأخطاء والخيّبات، كل هذه الهوامش والغواصات..

\* ألسنت ترى معي أنك تغالي وتتطرف في هذا التدمير لعالم المعنى، وكأنني بك تشيع شهوتك إلى ممارسة العنف فيما تراه وتغير عنه!

- ما أبغيه هو أني أحاول أن أفهم ما يجري ويحدث. فأنا شاهد على مدحيتي ومجتمعي وعصرني. أسألك: كيف تفهم أنت كل هذه الانهيارات والنكبات، وكل هذه الفظائع والانتهاكات؟ كيف تفسر كل هذه الموجات من العنف التي تشهدها البشرية اليوم؟ ألا يعني ذلك أن عقلانيتنا هي هذه التراكمات اللامعقولة التي تخفيها أو تتركها وراءها؟ ألا يعني أن إنسانيتنا إن هي إلا هذه العنصرية التي نكتبها ونستتر عليها؟

\* حسناً. أرى أنك أعطتني فكرة عن منهجه من حيث لم تقصد.

- لعل هذا شاهد على أن المرء العاقل ليس سيد نفسه ولا قائد فكره، أي بخلاف ما تقوله فلسفة الذاتية التي أنسها ديكارت واحتتمها هوسمل مروراً بكتيرين آخرين يقعن بينهما هما كنط وهيغل. وإذا شئت مزيداً من التعين لكلامي أقول: هذا العصر، على الأقل، لم يعد عصر السيادة بالنسبة للإنسان. وثمة مثل طازج يحضرني: بعد استسلام الرئيس الأميركي كلينتون زمام الأمر يوم واحد، اعترف بأنه «لم يكن واقعياً» فيما وعد به أو فكر فيه. ومعنى هذا الاعتراف الذي يصدر عن زعيم الدولة الكبرى والقوة العظمى أن الإنسان بات أعجز من ذي قبل عن التدبر. معناه أنه لم يعد ذاتاً كما كان أيام سمارك مثلاً. نعم إن الإنسان يملك الآن قدرة هائلة على الفعل والتأثير، ولكنها دون قدرته على التوقع والتقدير.

### \* أَصْبَحَ وَاضْحَىْ أَنْكَ ضِدَّ فَلْسَفَةِ الذَّاتِيَّةِ.

- لا شك أن الإنسان ذات يقدر ما يمارس علاقته بوجوده بوصفه منبع رغبة أو مصدر فعل أو حامل فكر، أو بوصفه مولد معنى أو منتج معرفة أو منشئ خطاب. ولكن الذات الفاعلة الخالقة التي تمارس سعادتها على نفسها وأفعالها قد ترعرعت تحت مطرقة النقد، بدءاً من نيتشه حتى المعاصرين أمثال دريدا صاحب التفكيك. وإذا كانت فلسفة ديكارت قد افتتحت الحداثة بظهور صورة الإنسان/الذات وطغيانها على صورة الله/الذات، فإن الذين أصبحنا موضعأً للتشكيك. لم تعودوا من بدايات الفكر. إننا نحيا الآن في طور جديد من الحداثة هو الطور الذي يسميه البعض: ما بعد الحداثة. نعم يطغى على هذا الطور النقد بمعناه التفكيكى . ولكن يمكن أن ينجم عن هذا التفكيك توليف جديد يتم به راب المعنى. معنى النقد أن الآلة القديمة قد صدئت ولا بد من تفكيكها.

### \* إِذْنُ أَنْتَ مِنْ أَنْصَارِ التَّفْكِيكِ عَلَىِّ مَا يَتَهَمَّكُ الْبَعْضُ!

- ليس التفكيك تهمة إلا عند حراس العقائد المدافعين عن أمبريبالية المعنى وديكتاتورية الحقيقة. أما هل إذا كنت من أهل التفكيك، فإني أترك لأعمالي أن تتحدث عما أقوم به.

### \* لِنَعْدُ إِلَى كِتَابَاتِكَ: أَيْنَ تُصْنَفُ نَفْسُكَ؟ هَلْ أَنْتَ كَاتِبٌ أَمْ بَاحِثٌ أَمْ مُفْكِرٌ.

- من الصعب الجواب على مثل هذا السؤال، خاصة بعد أن تداخلت الاختصاصات وانفتحت الميادين بعضها على بعض. فضلاً عن هذه الفوضى الدلالية التي تضرب أطنابها في اللغة والخطابات. فماذا يسعني أن أقول لك: هل أنا متقد أم كاتب أم ناقد أم باحث أم مفكير..؟ ربما أكون بذلك كله، بمعنى أن لي صلة بكل وجه من هذه الوجوه التي التبست ولم يعد بالأمكان التمييز بينها. طبعاً إذا نظرنا إلى الأعمال الفكرية من جهة كونها آثاراً، بدت عديداً مجرد كتابات. كلنا كتاب في النهاية، إذا شئنا أن نحكم على أعمالنا من جهة كونها وقائع خطابية لها ماديتها الملموسة، وأعني بالواقع الخطابية المنطوقات والملفوظات. ولهذا ترى الواحد يوقع أحياناً مقالاته باستعمال أكثر من صفة أو لقب من بينها صفة الكاتب، مع أن المرء إذا نظر إلى نفسه بعين النقد خجلاً من لقبه وفرغ من نفسه، سواء كان كاتباً أم غير كاتب.

### \* إِذْنُ أَنْتَ لَا تُصْنَفُ نَفْسُكَ!

- ها أنت تدعوني دكتوراً، وهناك من يخاطبني قائلاً: أيتها المثقف. وثمة من يتكلّم عنني بوصفي مفكراً. بل إن من الكتاب من يقرأ في أعمالي نواة مشروع ثقافي. هذا بالنسبة إلى الذين يقدرون ما أكتب أو أتجزه. وأما الذين لا يقدرون ذلك، فإنهم ينفون كل ما أكتب ولا يرون فيه وجهاً يستحق التتويج. وبالاجمال للكاتب من يعجب بما يكتب ويشتري عليه، وفي المقابل له أنداد يقدرون في كتاباته أو يحملون عليه.

\* لماذا تضع ذلك في باب التهجم ولا تضعه في باب النقد والسؤال؟

- السجال عراك فيه كروفر. ولهذا فهو ينطوي على عداء وتعصب ولا يخلو من حقد أو غيظ. ينبغي أن لا ننسط الأمور. فالسجال بين أهل الفكر ليس دوماً صراعاً من أجل الحقيقة أو دفاعاً عن الديمقراطية. مع الاشارة إلى أن للتقد الذي تتعرض له الكتابات والنصوص وجهين: قد يكون شهادة ضدها وقد يكون شهادة لها.

\* كيف يكون شهادة لها؟

- أعود إلى القول إن السجال بين أهل الفكر لا يجري دوماً جنباً بالمعرفة والكشف. قد يكون الأمر كذلك بينهم وبين رجال الحكم، حيث يقوم صراع بين منطقة السلطة وإرادة المعرفة. ولكن الصراع داخل الساحة الثقافية هو صراع بين قوى، أعني بين مراجع فكرية أو سلطات معرفية. وكلما قوي نفوذ الواحد على ساحته، أي كلما انتشر فكره وذاع صيته، يمكن أن يتعرض للهجوم من قبل الآخرين الذين يعتبرون ذلك تهديداً لأنهم المعرفي... ولهذا أقرأ أحياناً في هجوم الغير على ما أكتب ما يشهد لي، لا بأنني على حق، بل بأنّي اسمى أو فكري يزداد تداولاً..

\* يبدو أنك أنت الذي تستدرجني إلى حيث تريد وضد إرادتي أو رغبتي. في الحقيقة كانت خاتمي من وراء هذا الحوار أن تتحدث بالدرجة الأولى عن الفلسفة، خاصة وأنك تشتمل بها، بل إنك تكثر في كتاباتك من الكلام على الفلسفة والتفلسف والفلاسفة بحيث تقع أحياناً في التطرف والمغالاة أو تبدو مستقرفاً في ممارستك لهذه الهواية. خلاصة السؤال أنك جعلتني أنسى الأساسية في هذا الحوار ونسيت أن تحدثني عن تجربتك في هذا الموضوع. ولملك تناسب الأمر كله.

- شكرأ لك على هذا الاعتراض الذي يخالفه شيء من النقد لي. وأقول لك إن

كثرة الكلام على الفلسفة لا يعني دوماً أن ما تكتبه هو فلسفة. بالعكس ربما هو أبعد يكون ما يكون عن الفلسفه. لأن الفلسفه، وأقل الكتابة الفلسفية هي كتابة ما ليس بفلسفه. إنها تحويل تجربة أو خبرة أو معايشة، كالعلاقة بين الكتاب مثلاً، إلى نشاط مفهومي أو عمل فكري. وإذا صح أنني لم أتحدث حتى الآن عن الفلسفه، أكون بذلك قد اقتربت منها من حيث لا احتسب.

\* لن أدعك تستدرجني مرة أخرى. أريد أن أسألك: كيف أتيت إلى الفلسفه؟

- لست أدرى أي حلم أو هوا قادني إلى أن اختار الفلسفه ميداناً للتخصص... .

\* تقول بأنك اخترت. لكن الاختيار يصدر عن تفكير وروية. فما علاقة التفكير بالحلم والهوا؟

- نحن نقول بأن هذا خيارنا وبأن خيارنا صادر عن الفكر. ولكن ما لا يقوله القول وما يكشفه القول أو ما تكتبه الممارسات هو أن القول ليس نتاج المنطق الصرف أو المحاكمة الصارمة او النظرية الموضوعية. فالقول ينطق بأشياء ويُسكت عن أشياء. وما تُسكت عنه الأقوال هو حقل تكونها وشروط إمكانها وفضائلها الذي يتبع لها أن تبني وتنسق... . فضلاً عن الاستراتيجيات التي تربط خطاب المرء بالرغبة والسلطة. فتحن كائنات تزيد وتتسليط، وقد تتحزب وتتعصب. فضلاً عن كوننا نحب ونشوق ونتشوق ونفهم... . من هنا لا مقالة لنا إلا ولها جذور ضاربة في الحلم والخيال. فلا تعجب إذ أقول لك إن اختياري لما اخترته هو وليد جملة من العوامل والأكراءات هي في الوقت نفسه مصادفات؟

\* أراك دوماً تجمع بين المتناقضات! فكيف تكون الأكراءات والضرورات مصادفات.

- يصبح هذا القول ممكناً ومعقولاً إذا أعدنا ترتيب العلاقة بين الضرورة والمصادفة. وإعادة الترتيب هذه تفرض العودة إلى الأصل، أي إلى الكائن. ومن خصائص الكائن أنه يحدث. وفيحدث تجتمع الضرورة والصدفة في آن. لأن ما حدث لم يكن من الممكن إلا أن يحدث، وأنه ينطوي بذاته على الجدة والاختلاف والفرادة. وانطلاقاً من ذلك يمكن تجاوز الخيميات والتحرر من قوانينها القاهرة لكي تفتح على الممكن والمختلف والمغایر أو الضد.. . ولهذا أقول إن اختياري للفلسفه ليس تبييراً عن ضرورة عمياء ولا هو مشيئة صرفة بقدر ما هو تعبير عن توافقات. وما يصح على الفرد قد يصح على الظاهرة.

فعلى هذا النحو يمكن قراءة ظهور الفلسفة لدى الاغريق. لم يكن ذلك الظهور تعبيراً عن ضرورة ترابط بين اليونان والفلسفة على نحو أسطوري أو خرافي، بل كان تعبيراً عن جملة مصادفات. إنه لعبة ممكنت أو توافق حادثات لا أكثر.

\* أتعبر ذلك لعباً؟

- أجل ليست خياراتنا سوى استراتيجيات نمارس من خلالها لهونا ولعبنا.

\* هل أنت سعيد بالختارك أعني بلعبك؟

- لن أقول لك بأنه لو قدر لي أن أحيا حياتي من جديد لاخترت نفس الاختيار وفعلت نفس ما أفعله الآن، كما يقول بعض الكتاب، وإنما لكنني امرأة متحجراً صعب القياد لا يتزحزح عن رأيه أو موقفه. فأنا لو ربحت الجائزة الكبرى لهذا العام لتغيرت حياتي، أقصد علاقتي بالقراءة والكتابة ولما عدت أكتب نفس الذي أكتبه وبالوتيرة نفسها. فلا شيء يعدل الحياة. لا شيء يعادل علاقتك الودية بأسرتك. ولا شيء يعوضك عن التترze مع امرأة جميلة. حتى الشهرة التي يسعى إليها الأديب أو المفكر قد تكون نجاحاً مزيفاً يتم على حساب الحياة نفسها.

\* إذن لماذا تكتب وتتقلسف؟

- أقول من جديد بأنني لست صاحب مشروع ثقافي. ولست داعية إلى تنقيف النير أو تهذيبه أو تحريره. الكتابة هواية أمارسها واستمتع بها. طبعاً عليّ أن أتفق هذه الهواية بل اللعنة. عليّ أن أمارس اللعب حسب قواعد أو بابتكار قواعد جديدة. المهم أن ألعب وأنا أملك أوراقي، أي عدتي المعرفية واللغوية، فضلاً عن خططي وسعبي الدائم إلى تحديث أدواتي وأسلحتي وكل ما من شأنه أن يتيح لي أن أكون فاعلاً ومنتجاً أو مبدعاً في كتاباتي وأعمالي.

\* إذن لا وجود عندك لهدف سام تسعى وراءه؟

- سواء تعاملت مع ذاتي ككاتب أو كمشتغل في ميدان الفلسفة، فإني لا أود أن أدعو الآخرين إلى أي دعوة. أخشى أن أمارس دعوتي بطريقة استبدادية فاشية على ما مورست الدعوات عندنا. وأنت تعلم كم عانينا وما نزال من أهل العقائد والمذاهب ومن أصحاب الدعوات والأدلوjas تناهيك بالاحزاب والتنظيمات.

\* ولكن ألا ترى أنك توجه إلى القارئ بمجرد كونك تكتب؟

- تعني أني أوجه رسالة، والرسالة شكل من أشكال الدعوة أو التواصل أو الحوار.

\* بالضبط.

- أنا لا أنفي ذلك، وإنما كان ثمة معنى لهذا الحوار بيني وبينك. ولكنني أؤثر أن أقول إني أكتب لكي أعتبر عن خبرتي ومعايشاتي. وخبرتي ليست كخبرة العالم في مختبره، أي لا يمكن صوغها وتعيمها على الناس على شكل معلومة أو نظرية. إنها تجربة فريدة لا يمكن نقلها أو تكرارها، بل يمكن فحصها واختبارها أو قراءتها واستنطاقها. من هذا الوجه يمكن للقارئ أن يكون معنباً بها. طبعاً إن القارئ قد يتعامل مع كتاباتي بوصفها تقدم لهفائدة أو متعة أو يوصفها كتابات لها أبعادها التنويرية. وقد يرى فيها عكس ذلك، أي كتابات تخدع وربما تخرب، وهذا حقه ومطلوبه، يعني الفائدة أو المتعة أو الكشف. أما الكاتب فإنه يخفي دواماً مطلوبه الأول الذي هو اجتذاب القارئ وجراه إليه بيقاعه في شبكة الدلالية أو فخاخه المفهومية. الكاتب يطلب طريدة يريد اقتناصها. أما الهم المعرفي التنويري فيأتي بعد ذلك. ولهذا على القارئ أن يكتشف اللعنة بالاطلاع على الأوراق التي يخفيها الكاتب.

\* أراك بذلك تنسف مفهوم الكتابة.

- أما أنا فاري أنك تدافع عن مفهوم للكتابة يحيل القارئ إلى مجرد متعلم أو مثلّق ويجعل منه موضوعاً لسلطة الكاتب والنص. المفهوم الذي أحاوّل بسطه هو بالعكس يتيح للقارئ أن يسترجع مبادرته أو أن يمارس فعاليته. إنه مفهوم يتطلب قارئاً يلتفت إلى ذلك الشيء الذي يخفيه الكاتب فيما هو يكتب والذي منه يستمد سلطنته أو أثره. آن لنا أن نعرف بهذه الحقيقة، وهي أن الكتابة، أيًا كانت مجالاتها، ليست همّاً معرفياً تنويرياً بقدر ما هي ممارسة سلطوية على القارئ. إنها استراتيجية متعددة يتداخل فيها المعرفي والسلطوي والعشقي والعصبي والجمالي... وإذا شئت مقاربة أخرى أقول إنها نوع من العرض نعرضه على القارئ. فنحن نشبه التجار من هذه الناحية، أي أننا نقدم للقراء عروضاً جديدة هي عبارة عن «المستجدات» من الأساليب والأفكار أو النظريات... ففي كل الحالين ثمة نظام للعرض. والفرق بين كاتب وأخر، هو في قوة النظام أو في جمال العروض. ولا تعجب لهذه الاستعارة. فلكل محدث جذر قديم. فالمنطقة العربية قالوا بأن العلم يبحث عن العوارض الذاتية. وليس العوارض سوى ما نعرضه بعلمنا على الأشياء.

\* ولكنني أراك تتحدث عن الحقيقة بنفس مفهوم الحقيقة نفسه، أعني أنك تستبعد كل ما يمتد إلى المنطق والصدق أو المصداقية في مفهومك أو في ممارستك للحقيقة.

- لا. وإنما ينبغي إعادة النظر في مفهومنا للحقيقة بالذات. فهي ليست شيئاً ينفصل عن المنطق. أي أنها لا تسبق أدوات المعرفة وآلات البرهنة أو الاتقان. وبكلام آخر، إنها ليست شيئاً قائماً في ذاته نبحث عنه لكي نقبض عليه، بل هي شيء نمارسه ونصنعه أو ننتجه. إنها ما يخلفه النص أو الفكر ولا وجود لها يسبق الممارسات الفكرية والخطابية.

\* كيف تقترب منها؟

- أقول لك ليست هي موجودة لكي تقترب منها، بل هي نتاج يُفتح في الخطاب والقول. لا انفصال للحقيقة عن القول والكلام.

\* حسناً. كيف لا تتناقض معها؟

- بقدر ما لا تتحزب لها وبقدر ما نبتعد عن تحويلها إلى عقيدة تحتاج إلى حراسة. فالتعصب للحقيقة هو ضد الحقيقة. وبعبارة صريحة: تقترب من الحقيقة بقدر ما تفتح على الخطأ. فالحقيقة التي لا تخطئ ليست بحقيقة. وإذا شئت عبارة أصرح أقول: تتناقض مع الحقيقة عندما نعتقد بوجود حقيقة تخلو من التناقض. ونقترب من مفهومها عندما نعتقد بأن الحقيقة أقل حقيقة مما ينبغي.

\* يبدو أنك مصر على أن تواعني في جيانتك وألاعيبك الفكرية. لقد نسفت مفهوم الكتابة، ثم نسفت مفهوم الحقيقة. وما إنك تستفسر الفلسفة أخيراً، بنسف الأساس المنطقي للتفكير، أي بنسف مبدأ الهوية وعدم التناقض. ولعلني فهمت الآن ذلك «الموت» الذي يتحدون عنده، موت الفلسفة وموت المؤلف ومموت الإنسان، على ما يبدو من ممارستك لتفكيرك. لا تعتقد بأنك تقدم شاهداً على مازق الفكر السائد الآن والذي تسمونه مرة بالحفرات ومرة أخرى بالتفكيكيات..

- بالعكس. إن المحاولات الفلسفية التي افتتحت على الضد والمغاير والهامشي والاستثنائي والفردي والجسدي والتي كسرت منطق الهوية وسعت إلى تفكير الخطابات كما يبدو ذلك في محاولات فوكو وبارت ودولوز ودريدا، وسواءاً من المحاولات التي تعامل مع النصوص بوصفها كيانات ملموسة تستقل عن مؤلفها وتخلق حقيقتها، كل هذه المحاولات هي تجديد للفكر وتحديث للأدوات المعرفية القديمة التي فقدت مصداقيتها

وفاعليتها. إنها سعي لا يجاد حلول لمسائل وقضايا لم تعد تحل بالطرق والمناهج الموروثة عن ديكارت وكنط وهيغل وهوسرل وسارتر وهيدغر.

\* ولكن هؤلاء الذين تذكر وتحتج بهم من الفلاسفة أو المفكرين لا يحلون المشاكل بقدر ما يخلقون مشاكل جديدة. أعني أنهم لا يؤلفون بل يكتفون بالتحليل والتفسير، تفكير عالم المعاني والهويات والخطابات والقوى والمارسات. أليس هذا عين التخريب؟

- الخراب واقع شهدته ونعيته، أعني انهيار المعنى، سواء في العالم الغربي أم عندنا. خذ مثلاً المجاعة التي يعني منها الصومال هذا البلد المحسوب على العالم العربي والإسلامي، إنها مثال ساطع من بين أمثلة أخرى لا تعد ولا تحصى على الخراب الذي يصلم الفكر ويزلزل الثوابت. والفلسفة لا تفعل شيئاً إزاء هذا الخراب سوى قول ما يحدث بتفكيرك منظومات العقائد وأنظمة الفكر أو قوالب المعرفة لجعل ما يحدث ويجري مفهوماً ومعقولاً.

#### \* هل تسمى مثل هذه العملية التفكيرية فلسفه؟

- أرى أنك ما زلت تفهم الأمور على طريقة أصحاب فلسفة الذاتية والتعالي. فأنت تعامل مع الفلسفة بوصفها حقيقة ثابتة متعلالية يقبض عليها القول أو نسقاً معرفياً يتصرف بالإحكام والوثيق أو نظرية كبرى تفسر كل شيء أو أدلة شاملة تضع حلاً سحرياً لكل مشكلة. وهذا وهم كبير وضلال مبين، على ما كشفت عنه المحاولات الفلسفية النقدية. والنقد ليس بجديد. فالنشاط الفلسفى ذو طابع نقدي إشكالي. هكذا كانت الفلسفة على الدوام. ابتداء من سocrates الذى انتهت به المعرفة إلى الجهل أو من أفلاطون الذى تكشف قراءة محاجاته تعادل الكففة بين سocrates وخصوصه من السفسطائيين. ولكن النقد أصبح لب النشاط الفلسفى ومحوره منذ كنط الذى لا تكمن أهميته في النسق الذى حاول بناءه ولا في الحقيقة المتعالية التي أنشأ القول فيها، بل تكمن بالدرجة الأولى في كونه كتب نصاً له حضوره وصموده، أي في كونه قدم تجربة لا تُحيل على حقيقة خارجها بقدر ما تنطوي على حقيقتها. وإذا كان النقد الفلسفى ينطوي على تشريح أو على تحليل وتفسير، فليس الأمر سلباً مطلقاً. بالعكس إنه نشاط خلاق يمكن أن يكتشف عن صورة من صور الفكر أو عن شكل من أشكال ممارسة الذات أو عن نمط من انماط الوجود. أليس هذا ما أوضح عنه النقد الكنطي؟ أعني أنه كشف عن شكل من أشكال علاقة الإنسان بوجوده.

#### \* ماذا تعني بذلك

- أعني أنه بعد كنط أصبح الإنسان الغربي على الأقل، يمارس كوجبه على غير ما كان يمارس مع ديكارت. مع ديكارت كانت الذات مطلقة النصر. بعده أصبحت مشروطة.

#### \* إذن أنت لا تقول بموت الفلسفة؟

- الفلسفة كتساؤل وقلق وجودي كياني لا ينفك الإنسان عن ممارستها. وأما الفلسفة كشكل من أشكال التفكير، أي كميدان فكري، فقد ظهرت لأول مرة مع الإغريق، ثم ازدهرت في العصر الإسلامي بدءاً من الفارابي وانتهاء بالشيرازي. ثم عادت وتتجدد في العصر الحديث ابتداء من ديكارت، ولا يزال النشاط الفلسفى مزدهراً في الغرب سواء في فرنسا أو في المانيا أو في بريطانيا أو في إيطاليا أو حتى في الولايات المتحدة حيث يخشى على تجارة المعلومة والصورة أن تطغى على المشهد الفلسفى. وهناك أعمال فلسفية ضخمة بالمعنى الذي أحدها عنه، أي بما تعنى من خلق الجديد والمتغير من المفهومات والمستويات أو الشروط والشخصيات. فهي ليست السق ولا المذهب ولا المدرسة ولا الأدبية، كل هذه تهافت وتسقط وتفقد قيمتها الفكرية لكي تحفظ بقيميتها التاريخية.

#### \* ما الذي يبقى إذن؟

- تبقى فقط المخلوقات الفلسفية أي المفاهيم التي يصنعنها الفلسفه، كمفهوم القوة عند أرسطو أو الواجب عند الفارابي أو الكوجتو عند ديكارت أو الشرط عند كنط... فهذه المفاهيم تفرض نفسها على كل متشغل بالفلسفة بحضورها وصمودها، بقوتها وزورها، بتوجهها وانتشارها.

#### \* ما علاقة المفاهيم الفلسفية بالعلوم ونظرياتها؟

- يتشكل الخطاب الفلسفى من كل ما هو ليس بفلسفة، وإلا استحال تجريداً فارغاً أو شكلأ خاويأ أو منطقأ صرفاً. ولهذا ينبغي أن تفتح الفلسفة على جميع التجارب والمعايشات وأن تتنبأ من كل العلوم والمبادرات. وهي تتغذى من العلوم الرياضية والطبيعية أو من علوم الإنسان، وتفتح على الممارسات السياسية والاجتماعية، أو على تجارب الحب وحالات العشق، وتشغل على روائع الأدب والفن، كما أنها يمكن أن تفتح على المجال الغيبي والقدسي وأن تشتعل على الروحى والنص كما حصل في التجربة الفلسفية العربية. وقد انفتحت الفلسفة مؤخراً على اللغة والخطابات. لم تعد هذه

مجرد آلة ومرآة، بل أصبحت موضوعاً للتفكير وحيزاً لابناء المعنى. المهم أن لا يطغى واحد من المجالات التي يعمل عليها الفيلسوف على الفلسفة ختفقد صفتها. وتلك هي المعادلة، أي قول ما هو غير فلسي بلغة فلسفية أي بلغة المفاهيم.. وكل فيلسوف مفهوماته أي مخلوقاته التي لا يمكن تقليدها أو نسخها. ولهذا لا مجال لتعليم الفلسفة كما هو حال العلم.

\* بالنسبة إلى علاقة الفلسفة باللاهوت، تبدو هذه العلاقة موضوع تجاذب وتوتر بل موضوع تعارض يجعل من أحدهما نفياً للأخر، على خلاف العلاقة بين الفلسفة وسائر المجالات. كيف تفسر ذلك؟

- ما تقوله صحيح. فالفلسفة نشأت باستبعاد اللاهوت. إنها عنت دوماً انسحاب الآلهة من على المسرح. حتى عندما انفتح الفلسفة على الوحي والنبوة، كما نجد عند الفارابي مثلاً، فإنهم خلقوا آلهتهم. وهذا هو أصل الخلاف وجذر المسألة. فالفيلسوف يتصرف كخالق مبدع، كصانع مبتكر. أما في اللاهوت فالعنصر الغالب هو خضوع الآسان للأمر الإلهي، لكتائن أعلى يمارس أميراليته واستبداده بخلقه. بتصريح العبرة: النبي يقول لك أنا أولى منك بنفسك. أما الفيلسوف فيدعوك إلى أن لا تقلد أحداً. أي إلى الاعتماد على قواك والخروج من قصورك. طبعاً، هذا ما يقوله الخطاب الفلسفى ويصرح به. ولكن ينبغي أن لا تُؤخذ بما يقوله القول. علينا أن نستنبطه، أي أن نكشف عما يسكت عنه. وما لا يقوله خطاب الفلسفة هو أن أصحابه قد ألهوا المفاهيم بتعاملهم معها تعاملاً دينياً قدسياً. وفي المقابل. ينبغي أن نلتفت إلى ما لا يقوله النص النبوى الذي يصرح بلاهوتيه ويسكت عن ناسوتيه والذي يستخدم استراتيجية العقل لكي يدعوك للصدوع بالأمر. ولهذا يبدو الخطاب، أكان فلسفياً أم نبوياً، مساحة للتباين أو حيزاً للتعارض أو بؤرة للتوتر.

\* اسمح لي هنا أن أفتح هلالين لأسالك سؤلاً يتعلق بم منطقة قد تعتبرها سرية أو محظوظة: أؤمن أم لا تؤمن؟

- يبدو لي أن الإنسان لا ينفك عن تاليه أو تقديس لأشياء، لمعشوقة وأرضه، أو لرؤسائه وزعمائه، أو لأفكاره ومفاهيمه كما هو شأن الفلسفة الذين هم طليعة المتألهين. بهذا المعنى لا يعرى أحد من إيمان، يستوي في ذلك البدائي والمعاصر، الوثني والتوحيدى، الشرقي والغربي، الأصولي والعلمانى.. أما إذا أردت بالإيمان الرضى

الكلي والتسليم التام أو اليقين الجازم المغلق، فهذا يعني عندي موت الفلسفة بالذات. بالطبع قد يكتشف القارئ عبر كتاباتي القناعات التي أنطلق منها أو المصادرات التي أبني عليها أو النظام المعرفي الذي أحضن ورآه، وهذا شأنه بل حقه. أما أنا فإني فيما أمارس البحث والكتابة فإني لا أرسو عند ثوابت فكرية ولا أحاول تسييج عقلي بأي سياج عقائدي أو إيديولوجي . . . .

\* ماذا بشأن الطقوس والشعائر؟

- هنا أيضاً أقول لك: لا يعرى البشر من ممارسة الطقوس بمن فيهم الكتاب. ولعلك قرأت التحقيقات التي يجريها أحد الملاحق الثقافية الصادرة في بيروت في هذا الخصوص (أعني به ملحق «النهار»)، حيث يتبيّن أن الكتاب يتعاملون مع الكتابة وأشيائها بصورة خرافية. وليس هذا موضع استثكار أو استجهان عندي. بالعكس إنني استحسن ذلك. فللطقوس جماليتها. ولو خلت حياة الإنسان من هذا الجانب السري أو السحري أو الخرافي أو القدسي لأصبحت أشبه بالحاسوب.

\* أعود إلى التفكير الذي تدعو إليه أو تمارسه: لماذا تجد أن معظم فلاسفة التفكير هم من اليهود كفرويد ودرودا وسواما؟

- غريب أمر المثقفين العرب، ترى الواحد منهم تربى في أحضان الماركسية أو تأثر بها واتخذها مرشدًا ودليلًا كما يقولون، ثم يتقدّم من يزيد أن يتقدّم من فلاسفة الغرب من منظار عرقي أو ديني. فكيف تقبل ماركس اليهودي أصلًا ولا تقبل درودا الذي يصرّ بأنه يهودي ولا يهودي في آن. وكيف ترى أن فلاسفة التفكير هم من اليهود ولا ترى أن هناك فلاسفة من أصحاب التعالي، كهورسل أو كبرغسون، هم من اليهود أيضًا. مع أنني أذهب إلى القول بأن الفيلسوف الحقيقي لا ينخرط في معتقد ديني وإلا لما كان فيلسوفاً. وعلى كل حال ليس هذا المهم. وإنما المهم أن الذين يتقدّدون فلاسفة التفكير، سواء أكانوا ماركسيين أم ليبراليين أم أصوليين، هم صنفان: صنف قد سمع بالتفكير ولا يفقه معناه. وصنف آخر يخشى أهله التفكير وأعني بهم أهل العقائد وأصحاب الدعوات. ذلك أن التفكير يكشف الممحوب ويفضح المستور. أعني أنه يكشف الجوانب اللامعقولة في خطاباتنا العقلانية، ويفضح الطريقة السحرية أو الماورائية التي نستعمل بواسطتها الكلمات والمصطلحات، وبين كيف أن الآلات الفكرية التي نستخدمها باتت مستهلكة لا فاعلية لها ولا أثر. بصرىح العبارة إن التفكير يعرّي البداهات المحتاجة،

ولكن من فرط وضوحاها وتدالوها، وأعني بها تلك الأدوات المفهومية التي بها تمثل العالم والأشياء، كالهوية والوحدة والتحرر والتقدم والعقيدة والذات والعقل والله وسوها من الكلمات المتعالية التي نحملها محمل البداهات فيما هي فقدت فاعليتها ومصداقيتها، من هنا فهي تحتاج إلى تفكيك وإعادة إنتاج. هذا هو السبب الذي يجعل أصحاب المشاريع الثقافية يخشون التفكير ويقاومونه. إنه يكشف العورات عند من يريد التستر على عجزه وقصوره، ويفضح ما تخفيه المحافظة من الجهل والضعف والتداعي. باختصار من لا يريد لك أن تفكك بنيتك الفكرية أو نظامك الثقافي لا يريد لك أن تشخص العلة، لا يريد لك أن تستقصي إمكانياتك وأن تعيد بناء قوتك.. إنه يريد أن نكرر مثله أو أن لا نكرر بالمرة، والأمران وجهان لعملة واحدة، هي عملة فاشية. ولهذا أرى أن الذين يواجهون التفكير يشكلون الوجه الآخر للعدو الذي يشكرون منه. إذ العدو قد يواجهك من خارج، وقد يكون قابعاً في داخلك.

\* بقيت تهمة الالحاد التي توجه لل فلاسفة، سيما أهل التفكير الذين يدعون بشيء رايلهم فما رأيك؟

- إذا أردتُ أن أنساق معك للحديث عن إلحاد الفلسفه يمكن أن نتحدث عن فلاسفة كهابيذر أو فوكو أو دريدا لا حضور لمفهوم الله في فلسفتهم. وأما نيشه فقد كان أكثر الفلسفه تالهاً. وهو إذ تحدث عن «موت الله» فمن فرط إيمانه به أو حاجته إليه. والدليل على ذلك أن الله يحضر في خطاب نيشه بقدر ما يُعمل على نفيه. وبالانتقال إلى الساحة الفلسفية عندها، يمكن القول بأن الموقف من الفلسفه يختلف بحسب العصور والعلماء. فأنت تعرف أن الفقهاء والمتكلمين قد حملوا على الفلسفه قدیماً، ومحنة ابن رشد شاهد على ذلك. أما اليوم فالامر يختلف. فالفلسفه الذين نهى الغزالى عن الاطلاع على علومهم يدخلون في برامج التعليم. بل إننا نجد بين علماء الاسلام من يهوى الفلسفه ويشغل بها، وأشار هنا بنوع خاص إلى الإمام الخميني نفسه. فهو قد تعاطى الفلسفه وأثنى على أهلها بمن فيهم فلاسفة اليونان، بالرغم من إصداره تلك الفتوى بقتل سلمان رشدي. ولو شئنا أن ننظر إلى موقفه من منظار الغزالى أو من منظار باحث إسلامي معاصر كمحمد تقى المدرسي يرى أن الفلسفه ضلال وتخريصات، لحكمتنا على إيمانه بالسلب. ولكن المدرسي لم يكن ليجرؤ على نقد الخميني لسلطته ومهابته. إنه أي المدرسي يعتقد صدر الدين الشيرازي الذي هو شيخ الكل واستاذهم. بيد أن ما ينطبق في هذا الخصوص على الشيرازي ينطبق على الخميني. ولهذا أقول إن اتهام الفلسفه بالكفر

سيف ذو حدين، أعني أنه قد ينقلب ضد مطلقيه.

\* ما دعنا وصلنا إلى الكلام على الفلسفة العربية فلنختم هذا الحوار بها. ما حظ العرب من الفلسفة؟ ما الذي يجعلهم ينامون على ما ضيئهم ويكتفون بتراثهم؟

- إنك تسأل فيما أنت تججب وتقطع في أمر قد يكون موضوع أحد ورد. ويحيلني سؤالك على محاولة فلسفية صدرت مؤخراً هي بين يدي الآن، وأعني بها كتاب «فلسفة اللغة» للدكتور سامي أدهم. يقول المؤلف في مقدمة كتابه: «يجب على الفلسفة المعاصرة أن تتكلم اللغة العربية». ومعنى هذا القول إذا أردنا أن نعرف معنى ما يقال، أن لا وجود لفلسفة عربية معاصرة. معناه نفي كل ما صدر أو كُتب في مجال الفلسفة منذ عصر النهضة حتى الآن. وفي ذلك تأكيد لقولك أن العرب ينامون على ماضيهم في هذا المجال، شأنهم في ذلك شأن اليونان. والسؤال الذي يملئ نفسه هنا: إذا صح أنه لا يوجد عندنا نتاج فلسي حديث أو معاصر، فكيف تفسر ذلك؟ هل ازدهار الفلسفة في الماضي عبه أم شرط، عائق أم حافزاً؟ لا مراء أن الفلسفة تستوطن اليوم الغرب، فهو تستوطن مستقلاً أرضًا جديداً كما يتساءل الفيلسوف الفرنسي جيل دولوز في كتابه: ما هي الفلسفة؟ أما أنها ستكتفي بتتجددتها وتواصلها حيث تزدهر الآن في أوروبا بشكل خاص؟ أم يمكن للعرب أن يساهموا من جديد في الإبداع الفلسفي شرعي شروطه ومشاهده أو بتجديد مفاهيمه وحقوله. وأنا أذكر «العرب» لأنه لا يبدو أن هناك نتاجاً فلسفياً أو شاغلاً بالفلسفة يستحق الذكر خارج العالم العربي إلا عند العرب وفي إيران ربما. أجل ثمة نتاج فلسي عربي حديث، ترجمة وشرح، أو اقتباساً وتمرساً، أو قراءة ونقداً إذا لم أقل خالقاً وابتکاراً، بدءاً من ترجمات أحمد لطفي السيد وانتهاء بآخر عمل فلسي قرأته بالعربية وهو كتاب «مقدمة في علم الاستغراب» لحسن حنفي. المهم أن لا نتفى ببعضنا بعضًا وأن ننظر إلى الكتابات الفلسفية العربية بعين جديدة فالفلسفة لا تقوم على التفوي والاقصاء. بل هي استقصاء واستكشاف لممكبات جديدة للتفكير والعمل. وهي لم تعد تفهم كنظيرية أو مدرسة ولم تعد تمارس كمناقشة أو محاججة. إنها بالأحرى قراءة للعالم معها تستعيد الأحداث وزنها وال موجودات قوتها والاجساد نبضها. ومن هنا يتعدد الشاطئ الفلسفي طابع التشكيل للنصوص والمؤسسات والتشكيلات وكل ما من شأنه أن يحجب الكائن وراء مقولاته أو يطمس الحديث تحت كلائه أو يسحن الجسد ضمن طموطمه أو يجعل الفرد رهن هوبياته.. أخلص إلى القول ثمة تغيير جذري حاصل على الساحة

الفلسفية اليوم. ولكن الذين يتحدثون عن موت الفلسفة في الغرب لا يلتفتون إلى ما يحدث. نعم إن الفلسفة ماتت بصورة من صورها، ولكنها تجيا بمفهوم جديد. وإذا كان ثمة شيء قد مات أو تلاشى فهو مفهوم الذين لا يرون إلا موت الفلسفة، أعني به ما لا يفهمونه من أمر الفلسفة. وهذا شأن الذين يفرون وجود نتاج فلسي عربى حديث. إنهم لا يأخذون بعين الاعتبار ما يستجد عندهنا في هذا المخصوص. لا يرون أننا نفتح الفكر على مجالات جديدة، ونتكلم على ما كانت تتكلم عليه الفلسفة من قبل وعليها هي بالذات بطريقة جديدة معايرة. أليس هذا ما يشتغل به بعض العرب اليوم؟

\* إذن أنت لا تبني وجود فلسفة عربية معاصرة. في حين أن البعض، من عرب وغير عرب، يفرون على العرب أصلًا إيهامهم الخلا في الفلسفة في الماضي كما في الحاضر.

- يمكن للمرء أن يُولع أو يؤخذ بتصنيف الحضارات والهويات الثقافية. ولو شئت أن أذهب هذا المذهب، باستطاعتي أن أقول إن اليونان ابتكرت الديموقراطية والفلسفة والمسرح.. وأن أقول إن الغرب أبدع فيما أبدع فيه اليونان بالإضافة إلى إيداعاته في مجالات العلم والتقنية والبرمجة.. كما باستطاعتي أن أقول في المقابل إن الابتكار الأعظم للعرب تجلّى في اللغة والشعر وفي النبوة التي بها فتحوا العالم وسيطروا عليه بعد تعريبه.. وهذه التصنيفات قد تكون صحيحة بقدر ما هي خادعة مضللة. ذلك أنها تبني التفاعل الخالق بين الثقافات والشعوب وقد تحول دون حدوثه. فضلاً عن أن مآلها الانغلاق على الذات والعنصرية الثقافية ونفي الحقائق. وهذا شأن الذي يبني على العرب إيداعهم الفلسفى، على الأقل في طور ازدهارهم وتوسيعهم؟

\* أختم بسؤال آخر: كيف تصنف هذا الحوار؟ أهو فلسفة؟

- الفلسفة لا تحتاج إلى من يطالب بها ولا حتى إلى من يعلن عنها. لأننا بالفلسفة نجيء إلى الحدث ونقترب من الكينونة. ولهذا فالعمل الفلسفى يعلن عن نفسه بنفسه. والكلام على وجوده أو عدمه لا يقدم ولا يؤخر.

ع.ح.

بيروت في 27/1/93

## علي حرب

- استاذ فلسفة، كاتب وباحث، يعني بالاشغال على النصوص ونقدتها.
- له العديد من المقالات والدراسات المنشورة في المجالات الفكرية العربية.

### □ صدر له : I - أبحاث وكتابات

- التأويل والحقيقة (دار التنوير - 1985).
- مداخلات (دار الحداثة - 1985).
- الحب والفناء (دار المناهل - 1990).
- لعنة المعنى (المركز الثقافي العربي - 1991).
- نقد النص (المركز الثقافي العربي - 1993).

### II - ترجمات

- أصل العنف والدولة تأليف: مارسيل غوشيه وبيار كلاستر (دار الحداثة - 1985).
- منطق العالم الحي تأليف: فرانسوا جاكوب (مركز الإنماء القومي - 1989).

